## (0)# MOGRORGENI DATPUARXAT THEORGEN HOTFOUNDER

# TAMISORGKIE

No 3 (99) 2016



Лития на Крестовоздвиженском кладбище

C, 2



Визит в Тамбовскую епархию православной педагогической обшественности города Москвы

C. 8



Архиерейский совет Тамбовской митрополии

C. 9

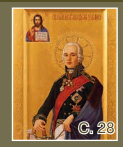




Богослужения в храмах города Тамбова на первой седмице Великого поста



Святитель Иоанн Тобольский. К 100-летию со дня прославления



Святой праведный воин Феодор



К 30-летию со дня кончины архиепископа Михаила (Чуба)



# HOSEOESHIN HITTHITXIT TAMBOBGKIE № 3 (98) THHEOESHIA HITTOROHIA TAMBOBGKIE № 3 (98) 2016 THHEOESHIA HITTOROHIA TAMBOBGKIE THHEOESHIA HITTOROHIA TAMBOBGKIE 1016 THHEOESHIA HITTOROHIA TAMBOBGKIE 1017 THEOESHIA TAMBOBGKIE

Возобновлен в 2008 году



Тамбовский епархиальный духовно-просветительский журнал Печатается по благословению Высокопреосвященнейшего ФЕОДОСИЯ, митрополита Тамбовского и Рассказовского Основан в 1861 году святителем Феофаном Затворником

Одобрен Синодальным информационным отделом: свидетельство № 130 от 05.07.2011 г.

Зарегистрирован Управлением Федеральной службы по надзору в сфере связи, информационных технологий и массовых коммуникаций по Тамборской области

Свидетельство ПИ № ТУ 68 - 083

#### РЕДАКЦИОННЫЙ СОВЕТ:

#### Председатель —

митрополит Тамбовский и Рассказовский ФЕОДОСИЙ

Протоиерей Игорь ГРУДАНОВ, секретарь Тамбовской епархии, заведующий отделом религиозного образования, катехизации и миссионерства

Протоиерей Александр САРЫЧЕВ, заведующий комиссией по канонизации

Протоиерей Виктор ЛИСЮНИН, проректор по учебной работе Тамбовской духовной семинарии

Иерей Антоний ЛОЗОВСКИЙ, проректор по научной работе Тамбовской духовной семинарии

Иерей Виктор ПОЗДНЯКОВ, референт Тамбовской епархии

#### РЕДАКЦИЯ:

Главный редактор: митрополит Тамбовский и Рассказовский ФЕОДОСИЙ Ответственный редактор: О.Ю. ЛЕВИН

Технический редактор: иерей Виктор ПОЗДНЯКОВ

Корреспондент: Е.М. СЕРГЕЕВА

Редактор, корректор: Е.А. НАЛИТОВА

#### УЧРЕДИТЕЛЬ: ТАМБОВСКАЯ ЕПАРХИЯ

#### АДРЕС РЕДАКЦИИ:

392002, г.Тамбов, ул. Набережная/А.Бебеля, 80/2, Тамбовское епархиальное управление Тел.: +7 (4752) 71-84-99, Факс: +7 (4752) 75-99-83, E-mail: admin@eparhia-tmb.ru www.eparhia-tmb.ru

Дата выхода в свет: 28.03.2016 г.

#### Отпечатано:

ООО «Тамбовский полиграфический союз» 392000, г. Тамбов, Моршанское шоссе, 14A Тел. 8 (4752) 53-26-27

E-mail: info@tps68.ru www.tps68.ru

Тираж 500 экз. Цена свободная

## СОДЕРЖАННЕ

#### НЗ ЖИЗНИ ИНТРОПОЛИН

| Вручение дипломов победителям конкурса журналистов города Тамбова «Три пчелы»       | 4  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Лития на Крестовоздвиженском кладбище                                               | 2  |
| Курсы для церковных работников города Тамбова                                       | 3  |
| Литургия в Неделю о мытаре и фарисее                                                | 3  |
| Старейшие клирики Тамбовской епархии удостоены высоких Патриарших наград            | 4  |
| Вселенская родительская суббота                                                     |    |
| Богослужение в Неделю о Страшном суде                                               |    |
| Визит в Тамбовскую епархию православной педагогической общественности города Москвы | ć  |
| Архиерейский совет Тамбовской митрополии                                            | 7  |
| Литургия в Неделю сыропустную                                                       | 8  |
| Чин прощения в кафедральном соборе                                                  | 8  |
| Богослужения в храмах города Тамбова на первой седмице Великого поста               | (  |
| Из жизни Мичуринской епархии                                                        | 12 |
| Из жизни Уваровской епархии                                                         | 14 |

#### НЗ НСТОРИН СПАРХИН

| Митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий. Воспитательная система |
|------------------------------------------------------------------------|
| в Тамбовской пуховной семинарии в конце XIX — начале XX веков          |

#### ARXORHAM WH3HP

| Епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген. Святитель Иоанн Тобольский. |    |
|------------------------------------------------------------------------|----|
| К 100-летию со дня прославления                                        | 23 |
| Г. Абрамова. Святой праведный воин Феодор                              | 28 |

16

#### НЗ НСТОРИН ЦЕРКВИ

| Диакон Димитрий Сафонов.                              |    |
|-------------------------------------------------------|----|
| К 30-летию со дня кончины архиепископа Михаила (Чуба) | 43 |

1-я страница обложки — чтение Великого канона в Казанском мужском монастыре г. Тамбова

. 2-я страница обложки — литургия в день Торжества Православия в Спасо-Преображенском соборе г. Тамбова

2-я страница обложки — Девпетерувская икона Божией Матери. XIX в.

4-я страница обложки — колокольня Казанского мужского монастыря г. Тамбова

Мнение редакции не всегда совпадает с мнением авторов публикаций

## Вручение дипломов победителям конкурса журналистов города Тамбова «Три пчелы»

19 февраля в администрации города Тамбова состоялось вручение дипломов по итогам ежегодного конкурса среди работников средств массовой информации областного центра «Три пчелы». Награждение лауреатов конкурса возглавили глава города Тамбова Ю.А. Рогачев, глава Тамбовской городской Думы В.В. Путинцев и митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий.

Елена Сергеева



## Пития на Крестовоздвиженском кладбише

23 февраля, в День защитника Отечества, у мемориального комплекса памяти погибших воинов на Крестовоздвиженском кладбище города Тамбова состоялась церемония возложения венков.



На мероприятии присутствовали глава администрации Тамбовской области А.В. Никитин, глава города Тамбова Ю.А. Рогачёв, председатель Тамбовской областной Думы Е.А. Матушкин, ветераны, военнослужащие, студенты.

По благословению митрополита Тамбовского и Рассказовского Феодосия священнослужителями Тамбовской епархии была совершена заупокойная лития по погибшим войнам.

С пастырским словом к собравшимся обратился ключарь Спасо-Преображенского кафедрального собора протоиерей Георгий Неретин.

## Курсы для церковных работников города Тамбова

19 февраля по благословению митрополита Тамбовского и Рассказовского Феодосия в Центре духовного образования Тамбовской епархии на базе Тамбовской духовной семинарии были проведены занятия с работниками храмов Тамбовского городского благочиния на тему организации приходской жизни.



На занятиях рассматривались вопросы, посвященные деятельности службы приходского консультирования, церковному этикету, информированию по запросам прихожан, а также тех, кто только переступил порог храма. Всего мероприятие посетило 80 человек. В завершение всем участникам было роздано методическое пособие по церковному этикету и сформированы заявки на комплектование библиотек приходов учебным пособием «Практическое руководство по приходскому консультированию», изданным Синодальным отделом религиозного образования и катехизации Русской Православной Церкви.

Елена Сергеева

## Питургия в Неделю о мытаре и фарисее

21 февраля, в Неделю о мытаре и фарисее, день памяти великомученика Феодора Стратилата (319), митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий совершил Божественную литургию в храме преподобного Сергия Радонежского села Стрельцы.



Его Высокопреосвященству сослужили: настоятель храма протоиерей Михаил Кудин, клирики Спасо-Преображенского кафедрального собора города Тамбова протоиерей Андрей Махоренко и протодиакон Алексий Соколов и др.

За богослужением пел хор Тамбовской духовной семинарии.

Обращаясь к пастве с архипастырским словом, Его Высокопреосвященство объяснил духовное значение притчи о мытаре и фарисее.

# Старейшие клирики Тамбовской епархии удостоены высоких Патриарших наград

Во внимание к усердным трудам на благо Русской Православной Церкви старейшие клирики Тамбовской епархии — протоиерей Николай Засыпкин и протоиерей Михаил Кудин — удостоены высоких Патриарших наград.





21 февраля, по окончании литургии в храме в честь преподобного Сергия Радонежского села Стрельцы Тамбовского района митрополит Тамбовский и Рас-Феодосий сказовский поздравил с 75-летием со дня рождения настоятеля храма митрофорного протоиерея Михаила Кудина и вручил ему за многолетнее усердное пастырское служение Патриаршию награду — орден Преподобного Серафима Саровского III степени.

3 марта в здании Тамбовского епархиального управления митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий вручил духовнику Тамбовской епархии, митрофорному протоиерею Николаю Засыпкину высокую Патриаршую награду.

Во внимание к усердным пастырским трудам и в связи с 85-летием со дня рождения протоиерей Николай Засыпкин, настоятель храма святых апостолов Петра и Павла города Тамбова удостоен ордена Русской Православной Церкви Преподобного Сергия Радонежского ІІІ степени.

## Вселенская родительская суббота

5 марта, во Вселенскую родительскую (мясопустную) субботу, митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий совершил Божественную литургию и панихиду в Спасо-Преображенском кафедральном соборе города Тамбова в сослужении клириков.

После богослужения Его Высокопреосвященство обратился к пастве с архипастырским словом, в котором подчеркнул значение поминальной молитвы о душах почивших. Эта молитва напоминает нам о быстротечности земных благ и о жизни вечной, призывает задуматься о своей загробной участи и принести покаяние, которого после смерти уже не будет. Переход в вечность может произойти внезапно, поэтому важно всегда помнить о своём смертном часе и стараться искоренять в себе страсти и удаляться от греха.

Елена Сергеева



## Богослужение в Неделю о Страшном суде

6 марта, в Неделю мясопустную, о Страшнем суде, митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий совершил Божественную литургию в Иоанно-Предтеченском храме Казанского мужского монастыря города Тамбова.



Его Высокопреосвященству сослужили клирики и насельники монастыря в священном сане: игумен Серафим (Тюлюкин), священник Алексий Хвостунков, клирик Спасо-Преображенского кафедрального собора города Тамбова протодиакон Алексий Соколов, иеродиакон Лука (Попов) и др.

За богослужением пел хор Тамбовской духовной семинарии под управлением священника Максима Насонова.

По окончании литургии митрополит Феодосий обратился к пастве с архипастырским словом.

## Визит в Тамбовскую епархию православной педагогической общественности города Москвы



9 марта Тамбовскую епархию с однодневным рабочим визитом посетила делегация ображенский Ассоциации православных педагогов города Москвы, в состав которой вошли представители образования, науки и культуры: Т.И. Петракова, доктор педагогических наук, профессор Московского педагогического государственного университета, методист Городского методического центра Департамента образования города Москвы; И.Н. Дядченко, педагог школы-интерната № 42, продюсер православного кино и образовательного проекта «Фильмы для ОПК»; О.В. Кириченко, главный редактор научного православного журнала «Традиции и современность», доктор исторических наук, ведущий научный сотрудник Института этнологии и антропологии РАН и др.

Цель визита – знакомство с опытом работы Тамбовской епархии по духовно-нравственному образованию, воспитанию и просвещению де-

тей и молодежи.

Гости посетили Спасо-Прекафедральный собор, поклонились мощам святителя Питирима, епископа Тамбовского.

В рамках визита состоялась экскурсия в культурно-просветительский центр имени митрополита Московского и Коломенского Макария (Булгакова) Троицкого храма г. Тамбова.

В Татановской школе агробизнеса Тамбовского района прошел круглый стол «Духовно-нравственная культура в школе: ожидания, возможности и перспективы», на котором рассматривались вопросы, посвящённые федеральной региональной концепции расширения преподавания православной культуры; региональному стандарту государственно-церковного взаимодействия в образовательной сфере; проблемам создания качественной учебной, учебнометодической литературы по

православной культуре. Провел заседание круглого стола протоиерей Игорь Груданов, секретарь Тамбовской епархии, заведующий отделом религиозного образования, катехизации и миссионерства Тамбовской епархии. Также была представлена презентация учебно-методических пособий по православной культуре в 1-5-х классах, созданных тамбовскими педагогами, а именно: Г.Д. Зубовой, учителем начальных классов Новолядинской СОШ («Уроки милосердия») и А.В. Серёгиной, учителем ОПК МАОУ «Гимназия № 7 имени святителя Питирима, епископа Тамбовского».

В ходе визита гости посетили социокультурный комплекс села Тулиновка. На базе филиала Новолядинской СОШ села Тулиновка состоялся круглый стол «Опыт и перспективы педагогических подготовки кадров для системы духовнонравственного образования и воспитания детей и молодежи».

рамках круглого директором Тамбовского педагогического колледжа О.А. Шаталовой была проведена презентация отделения «Православная педагогика» педагогического колледжа.

В дар Тамбовской епархии были переданы православные книги и комплект дисков с фильмами для внеурочной деятельности по предмету «Основы православной культуры» и другим дисциплинам гуманитарного цикла.

Елена Галина



## Архиерейский совет Тамбовской митрополии

9 марта в здании Тамбовского епархиального управления состоялось очередное заседание Архиерейского совета Тамбовской митрополии, которое возглавил митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий.



В работе совета приняли участие его постоянные члены: епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий, епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген и секретарь Архиерейского совета, настоятель Трегуляевского Иоанно-Предтеченского монастыря игумен Пимен (Семилетов).

В ходе совещания были обсуждены планы празднования 1000-летия русского присутствия на Афоне, подготовки к празднованию 100-летия со дня преставления священномученика Владимира, митрополита Киевского и Галицкого, которое будет отмечаться Русской Православной Церковью в 2018 году, а также рассмотрены текущие вопросы жизни епархий, входящих в состав Тамбовской митрополии.

## **Питургия в Неделю сыропустную**

13 марта, в Неделю сыропустную, Воспоминание Адамова изгнания, митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий совершил Божественную литургию в нижнем храме Спасо-Преображенского кафедрального собора города Тамбова в сослужении клириков.

По окончании литургии был совершен молебен перед Девпетерувским образом Божией Матери (1392), келейной иконой святителя Питирима Тамбовского, чудотворца. После богослужения Его Высокопреосвященство обратился к пастве с архипастырским словом.

Поздравив присутствующих с Прощеным воскресением, митрополит Феодосий пояснил значение покаяния в жизни христианина, подчеркнув, что именно с покаяния начинается путь восхождения к Богу.

Елена Сергеева

## Чин прошения в кафедральном соборе

Вечером 13 марта, в Неделю сыропустную (Прощеное воскресенье), митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий совершил вечерню с чином прощения в нижнем храме Спасо-Преображенского кафедрального собора города Тамбова в сослужении клириков.



После пения великого прокимна и закрытия Царских врат духовенство переоблачилось в великопостные черные ризы.

По окончании вечерни Высокопреосвященнейший митрополит Феодосий прочитал молитвы на начало Великого поста и обратился к верующим с архипастырским словом, попросил у всех прощения и благословил паству на прохождение поприща Великого поста.

Духовенство и верующие также испросили друг у друга прощения.



# Богоспужения в храмах города Тамбова на первой седмице Великого поста

14 марта православные христиане вступили в Великий пост. Для верующих это особое время, которое в творениях святых отцов часто называ-

ется «весной покаяния». В эти дни христиане чаще посещают богослужения, стараясь отвлечься от обычной мирской суеты, внимательно вгляды-

ваясь в своё сердце, вспоминая свои дела и поступки, желая избавиться от страстей и многих недостатков, которые удерживают человека в своей власти и мешают обратиться к Спасителю с покаянным плачем: «Помилуй мя, Боже, помилуй мя».

На первой седмицы Святой Четыредесятницы в понедельник, вторник, среду и четверг митрополит Тамбовский и Рассказовский молился за уставным богослужением в нижнем храме Спасо-Преображенского кафедрального собора города Тамбова, а затем в сослужении клириков собора совершал заупокойную литию, вечером — великое повечерие с чтением Великого канона преподобного Андрея Критского в храмах города Тамбова.

В среду и пятницу после мо-









ления за утреней, часами и изобразительными Его Высокопреосвященство совершил в нижнем храме Спасо-Преображенского кафедрального собора города Тамбова литургию Преждеосвященных Даров. По заамвонной молитве в пятницу митрополит Феодосий совершил чин молебного пения великомученику Феодору Тирону и прочитал молитву на освящение колива.

Вечером в пятницу, накануне дня памяти великомученика Феодора Тирона, Его Высокопреосвященство молился в нижнем храме Спасо-Преображенского кафедрального собора города Тамбова.

По окончании богослужения Его Высокопреосвященство совершил Таинство Исповеди.

В субботу первой седмицы Великого поста, день памяти великомученика Феодора Тирона, Иверской иконы Божией Матери, Его Высокопреосвященство совершил Божественную литургию Иоанна Златоуста в нижнем храме Спасо-Преображенского кафедрального собора города Тамбова.

В канун 1-й Недели Великого поста, Торжества Православия, митрополит Феодосий совершил Всенощное бдение в нижнем храме кафедрального собора.

В 1-ю Неделю Великого поста, Торжества Православия, Его Высокопреосвященство совершил Божественную литургию Василия Великого в верхнем храме Спасо-Преображенского кафедрального собора города Тамбова.

За малым входом архипастырь наградил клирика Спасо-Преображенского кафедрального собора диакона Константина Полозова двойным орарем.

По окончании литургии митрополит Феодосий совершил последование Недели Торжества Православия, за которым была провозглашена вечная память всем православным христианам, защищавшим Христову веру, и многолетие ныне здравствующим: Предстоятелю Русской Православной Церкви Патриарху Кириллу, главе Тамбовской митрополии митрополиту Тамбовскому и Рассказовскому Феодосию, всем архипастырям, пастырям и боголюбивым чадам Русской Православной Церкви.

Во все дни первой седмицы Великого поста Его Высоко-преосвященство обращался к пастве с архипастырским словом. Большая часть проповедей митрополита Феодосия была посвящена теме покаяния, смирения и исправления своих недостатков.







## Из жизни Мичуринской епархии



#### День защитника Отечества

19 февраля епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген посетил праздничный концерт, посвященный Дню защитника Отечества, который состоялся в Мичуринском драматическом театре. Его Преосвященство поздравил военнослужащих, военных ветеранов и всех мужчин, собравшихся в этот день в зале, с праздником.

20 февраля епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген поздравил военнослужащих и гражданский персонал учебной авиационной базы города Мичуринска с Днем защитника Отечества, пожелав им мирного неба над головой, семейного счастья, крепости сил и здравия.

#### Духовно-нравственное воспитание в Мичуринском районе

24 февраля епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген посетил межрайонную конференцию «Духовно-нравственное и патриотическое воспитание учащихся: проблемы, поиск, перспективы», которая состоялась на базе МБОУ «Но-

воникольская СОШ» Мичуринского района. Его Преосвященство посетил выставку поделок и рисунков «Божий дар». Епископ Гермоген дал высокую оценку работам учащихся и педагогов Мичуринского района. Затем в рамках открытия мероприятия Его Преосвященство выступил с приветственным словом.

## **Педагогические чтения** работников образования

26 февраля епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген посетил педагогические работников чтения образования «Воспитание духовнонравственной культуры школьников», которые состоялись в Учебно-методическом и информационном центре города Мичуринска. Здесь, в рамках пленарного заседания, Его Преосвященство выступил с приветственным словом, в котором благословил педагогов на выступление в чтениях и поблагодарил их за труды по духовно-нравственному воспитанию современной молодежи.

Освящение молельной комнаты в СИЗО

29 февраля епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген совершил чин освящения молельной комнаты ФКУ СИЗО-3 города Мичуринска. По завершении чина освящения архипастырь подарил молельной комнате икону Николая Чудотворца. Позже в актовом зале ФКУ СИЗО-3 города Мичуринска состоялось подписание договора о сотрудничестве между Мичуринской епархией и Управлением Федеральной службы исполнения наказаний России по Тамбовской области. Договор подписали епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген и начальник УФСИН России по Тамбовской области полковник внутренней службы А.И. Федоров.

## **Архипастырский визит в Моршанск**

10 марта епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген посетил городской праздник масленицы в городе Моршанске. Его Преосвященство в приветственном слове отметил, что масленица — это период подготовки к Великому посту, и проводить ее надо с покаянным настроем, а не пустым весельем.

10 марта епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген посетил круглый стол «Афон. Дотронуться до неба...», который состоялся в МБОУ «СОШ № 1» города Моршанска в честь 1000-летия присутствия русских на Святой Горе Афон. Его Преосвященство поделился личным опытом паломничества на Святую Гору, рассказал о традициях, монастырях и некоторых святынях Афона.

10 марта епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген посетил ТОГБОУ «Моршанская школа-интернат», где со-

стоялся концерт, посвященный масленице. В молельной комнате школы-интерната Его Преосвященство совершил благодарственный молебен, за которым молились педагоги и воспитанники. По завершении концерта гости и воспитанники школы-интерната собрались за праздничным столом, где ребята могли задать вопросы епископу Гермогену.

10 марта епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген провёл встречу со старшеклассниками города Моршанска. Встреча состоялась в здании воскресной школы Никольского храма города Моршанска.

#### Учитель года — 2016

11 марта епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген посетил церемонию награждения X муниципального этапа Всероссийского конкурса «Учитель года — 2016», которая состоялась в актовом зале администрации Мичуринского района. В рамках открытия мероприятия Его Преосвященство поздравил педагогов, принявших участие в муниципальном этапе конкурса «Учитель года», и пожелал здоровья, сил и творческого вдохновения в трудах на благо нашего Отечества.

## **Духовно-нравственное** воспитание дошкольников

11 марта епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген «Духовнопосетил семинар нравственное воспитание дошкольников посредством кинематографа», который состоялся в детском саду «Лучик» города Мичуринска. В завершение мероприятия Его Преосвященство поблагодарил педагогов за проделанную работу и благословил продолжать труды по духовному развитию самых маленьких граждан нашего Отечества. Пре-



освященный епископ Гермоген также передал для детей детского сада подарки.

## **Освятили школу в Мичу- ринском районе**

12 марта епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген совершил чин освящения МБОУ «Заворонежская СОШ» Мичуринского района. По завершении чина освящения епископ Гермоген преподнес в дар школьной библиотеке книгу-фотоальбом «Великие храмы России», а затем преподал ученикам и педагогам благословение и иконки Рождества Христова.

#### Прощеное воскресенье

13 марта епископ Мичурин-

ский и Моршанский Гермоген совершил вечернее богослужение с чином прощения в Свято-Троицком соборе города Моршанска. После прочтения покаянной молитвы Его Преосвященство обратился со словом, в котором поздравил всех с Прощеным воскресеньем и испросил прощения у всех собравшихся в соборе. Архипастырь также благословил свою паству на посильные постнические труды и пожелал всем крепости духа в предстоящем Великом посту.

Роман Леонов, председатель информационно-издательского отдела Мичуринской епархии



## Из жизни Уваровской епархии



# **Литургия в Никольском** храме села Коростелево Мучкапского района

19 февраля, в день памяти преподобного Вукола, епископа Смирнского, епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий совершил Божественную литургию в Никольском храме села Коростелево Мучкапского района. За литургией молился глава Мучкапского района Александр Хоружий.

## **День защитника Оте- четва**

23 февраля, епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий совершил Божественную литургию в Христорождественском кафедральном соборе города Уварово в сослужении духовенства всех благочиннических округов епархии.

По окончании литургии Его Преосвященство обратился к верующим с архипастырским словом, в котором поздравил мужчин с праздником и отметил, что каждый является защитником своего Отечества: и те, кто стоит на рубежах нашей Родины, и те, кто ведет духовную брань за души людей.

#### Молодежный турнир по волейболу в Кирсанове

25 февраля в аграрно-промышленном колледже города Кирсанова состоялся епархиальный турнир по волейболу среди девушек, приуроченный к празднику Сретения Господня и Дню православной молодежи. На мероприятии присутствовал руководитель молодежного отдела Уваровской епархии священник Антоний Лукошин. В соревнованиях участвовали четыре сборные команды из Уварово, Кирсанова и Гавриловки.

#### Встреча архипастыря с молодежью

29 февраля в здании епархиального управления Уваровской епархии состоялась встреча епископа Уваровского и Кирсановского Игнатия с молодежью города. На встречу с архипастырем собрались учащиеся лицея города и кадетского корпуса, педагоги дошкольных и образовательных учреждений. На встрече присутствовала начальник отдела образования администрации города Уварово О.В. Кораблина.

В мероприятии приняли

участие около пятидесяти человек. Встреча прошла в формате вопрос-ответ. Отвечая на вопросы, епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий рассказал о главных христианских ценностях.

#### День памяти

1 марта — День памяти воинов-десантников 6-й роты 104-го полка Псковской воздушно-десантной дивизии, погибших 16 лет назад в Чечне. В память об этом событии в Уваровском кадетском корпусе имени святого Георгия Победоносца состоялась встреча епископа Уваровского и Кирсановского Игнатия, иеромонаха Питирима (Сухова), ветеранов чеченской войны и воспитанников учебного заведения.

В завершение встречи к участникам встречи обратился епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий. Он отметил, что героизм погибших ребятдесантников достоин уважения и подражания.

Кадеты задавали вопросы гостям, после чего все вместе посмотрели фильм «Русская жертва» в память о героях-десантниках.

#### Вселенская родительская суббота

5 марта, во Вселенскую родительскую субботу, епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий совершил Божественную литургию и панихиду в Христорождественском кафедральном соборе города Уварово.

## Священник Уваровской епархии посетил доминтернат для престарелых и инвалидов

9 марта руководитель со-

циального отдела Уваровской епархии священник Андрей Шабанов посетил Уваровский дом-интернат для престарелых и инвалидов. Отец Андрей совершил панихиду по усопшим родственникам и водосвятный молебен.

## Заседание епархиального совета Уваровской епархии

10 марта в здании епархиального управления Уваровской епархии состоялось очередное заседание епархиального совета, которое возглавил епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий.

На заседании обсуждались вопросы перерегистрации собственности приходов, что связано с образованием в 2012 году Уваровской епархии. Обсуждались вопросы деятельности благочиний и приходов, а также текущие вопросы епархиальной жизни.

## **Литургия в Прощеное воскресенье**

13 марта, в Неделю сыропустную (Прощеное воскресенье), епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий совершил Божественную литургию в Покровском храме районного поселка Ржакса. Его Преосвященству сослужили настоятель храма священник Алексий Насонов, иеромонах Питирим (Сухов).

#### **Литургия** Преждеосвященных **Д**аров

16 марта, в среду первой седмицы Великого поста, епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий молился за великопостной утреней, часами и изобразительными в Христорождественском кафедральном соборе города Уварово. По окончании изобразительных Его Преосвященство совершил



вечерню и первую в этом году литургию Преждеосвященных Даров.

# **Архиерейское богослужение в праздник Торжества Православия**

20 марта, в Неделю 1-ю Великого поста, праздник Торжества Православия, епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий совершил Божественную литургию в Христорождественском кафедральном соборе города Уварово.

За богослужением молились многочисленные верующие. По окончании литургии епископ Игнатий совершил последование Недели Торжества Православия, за которым была провозглашена вечная память всем православным христианам, защищавшим Христову веру, и многолетие ныне здравствующим.

Информационная служба Уваровской епархии



# Митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий Воспитательная система в Тамбовской духовной семинарии в конце XIX — начале XX веков

Устав духовных семинарий 1814 года содержал специальный раздел «Об общих началах управления нравственности» [1]. Один из разделов уставов 1867 и 1884 годов был посвящён нравственному и физическому воспитанию семинаристов, а его важной целью являлось «правильное образование характера учащихся, соответственно будущему их назначению» [2].

Устав 1884 года предписывал, чтобы воспитанники участвовали в общей молитве утром и вечером, посещали богослужения, причащались, соблюдали посты. Кроме того, они обязаны были исполнять и правила внутреннего распорядка и поведения, установленные правлением духовной семинарии. Такие правила во второй половине XIX – начале XX веков правление принимало пять раз: в 1873, 1878, 1898, 1904 и 1914 годах. Первые четыре варианта назывались «Инструкция для воспитанников Тамбовской духовной семинарии», а пятый - «Правила поведения воспитанников Тамбовской духовной семинарии». Хотя инструкции и составлялись пять раз, они мало чем отличались друг от друга; в каждый новый вариант вносились лишь небольшие дополнения, касающиеся воспитательного процесса. Инструкции состояли из нескольких частей и имели названия: «Домашняя молитва», «Общественная молитва», «Об отношении воспитанников к классу», «Поведение воспитанников во внеклассное время», «Об отпусках воспитанников», «Правила пользования книгами» (из семинарских библиотек. — Примеч. авт.). Завершались инструкции разделом «Отношение к воинской повинности». Инструкции и правила представляли собой важный документ, регламентирующий жизнь семинаристов в течение всего периода обучения. Они являлись юридической основой и дисциплинарным критерием для вынесения выпускникам баллов при аттестации и по поведению.

Каждый день семинаристы начинали и заканчивали молитвой. Время ее начала в разные годы варьировалось: в 1873 и 1878 годах — в 7 часов утра и 10 часов вечера, в 1898 году — в 6.30 утра и 8.30 вечера. Инструкция 1898 года предписывала совершать еще одну общую молитву в 8.30 утра в семинарском храме, куда собирались все воспитанники, жившие на квартирах и в общежитиях. Она проходила «в присутствии инспектора, дежурных помощников его и дежурного надзирателя ... при участии о. духовника семинарии» [3]. В 1904 году это нововведение отменили, а утренние и вечерние молитвы постановили проводить в 7 часов утра и в 9.30

Воспитанники, жившие в общежитии, собирались в трапезную или общий зал и по очереди читали молитвы, установленные церковным уставом. Ученики, проживавшие на квартирах, молились по месту жительства. Молитву требовалось «читать громко, внятно, неспешно, с

должным благоговением» [4]. В инструкциях 1873 и 1878 годов говорилось, что некоторые молитвы «можно петь вместе» [5] всем ученикам, а в инструкции 1898 года данное положение стало требованием: «Некоторые молитвы поются вместе всеми» [6]. Инструкция 1873 года содержала указание, что во время чтения молитв воспитанники должны «стоять ... чинно, благоговейно, правильно возлагать на себя крестное знамение и творить, как требует церковный устав, поклоны» [7]. Данное правило из этой инструкции с небольшими вариациями перешло в инструкции 1878 и 1898 годов. В 1904 году были внесены некоторые дополнения к указанной норме, связанные, возможно, с участившимися нарушениями семинарской дисциплины: «Воспитанники должны стоять на молитве чинно, благоговейно, не должны во время чтения и пения молитвы разговаривать, а тем более смеяться и развлекаться сторонними вещами, должны стоять прямо, не оборачиваясь назад, не прислоняясь к стене» [8]. Из правил 1914 года дополнения изъяли и изложили этот пункт весьма лаконично: «Воспитанники должны стоять чинно и благоговейно» [9]. Кроме утренних и вечерних молитв ученики молились до и после обеда и ужина. Помимо этого положенная молитва произносилась «перед каждым уроком и после него» [10]. Семинаристы стояли в храме рядами на том месте, где им определялось, и не могли покинуть службу до ее окончания без разрешения инспектора. С 1898 года появилось требование — всем ученикам являться в храм в форменной одежде.

В обязанность воспитанникам вменялось посещение семинарского храма и участие в богослужениях во все воскресные и праздничные дни. Для учащихся, живущих на квартирах вдали от семинарии, допускалось молиться в приходских храмах. В инструкции 1898 года содержалось требование об обязательном посещении храма в среду и пятницу Великого поста. В правилах 1914 года говорилось, что, помимо вышеуказанных служб, «по особом распоряжении начальства, воспитанники группами присутствуют на богослужениях и в будние дни» [11]. Ученики старших классов участвовали в богослужениях в качестве алтарников, чтецов и певцов. Правила устанавливали, что «некоторые песнопения за богослужением поются всеми воспитанниками стройно – без крика. Иногда всеми воспитанниками исполняется и всё богослужение» [12]. Таким образом, все учащиеся должны были принимать участие при совершении общественных богослужений.

Семинаристы соблюдали все постные дни в году, а Великим постом «на первой и страстной седмицах, присутствуя на всех богослужениях по уставу все воспитанники говеют, исповедываются и причащаются Святых Таин» [13]. Ученики, находившиеся в родительском доме по уважительной причине, представляли свидетельства от приходских священников о том, что они посещали богослужения в храме, постились, исповедывались и причащались.

- 21 --

### инструкція

#### ДЛЯ ВОСПИТАННИКОВЪ ТАМБОВСКОЙ СЕМИНАРИИ.

#### Религіозныя обязанности воспитанниковъ.

Домашняя молитва.

- § (1 Воспитанникамъ вмѣняется въ непремѣнную обязанность совершать неопустительно утреннюю и вечернюю молятву (§ 149 Сем. Уст.. соображ. Учеб. Ком. стр. 8).
- § 2. Казеннокоштные воспитанники для сего должны собираться въ общую залу (тамъ же), а живущіе на отдѣдьныхъ квартирахъ обязываются вмѣстѣ совершать молитву утреннюю и вечернюю.
- § 3. Молитвы читаются казеннокоштными воспитанниками по очереди (по назначенію помощника инспектора); такая же очередь соблюдается и квартирными воспитанниками.
- § 4. Молитву должно читать громко, внятно и благоговейно, безъ посившности, и всёмь воспитанникамъ стоять на молитве чинно, благоговейно, правильно возлагать на себя крестное знаменіе и творить, какъ требуетъ церковный уставъ, поклоны (Учеб. Ком. стр. 8).
- § 5. Молитвы утреннія и вечернія читають тѣ, которыя для сего положены по церковному уставу.
- § 6. Вмѣняется воспитанникамъ въ обязанность на квартирѣ имѣть для чтенія молитвъ молитвенникъ, а также Библію.
- § 7. Нѣкоторыя молитвы можно пѣть всѣмъ вмѣстѣ, напр. "Царю небесный", "Отче нашъ", "Достойно есть", "Спаси, Господи, люди Твоя" и тропарь храмовому святому (Чудотв. Николаю) (Учеб. Ком. стр. 9).
- § 8. Утреннюю молитву читать въ 7 часовъ, а вечернюю въ 10 часовъ, послъ ужина.
  - § 9. Кром'в утреннихъ и вечернихъ молитвъ, неопусти-

Инструкция для воспитанников Тамбовской духовной семинарии 1873 г.

Инструкции скрупулёзно прописывали правила поведения в классах. Ученикам предписывалось приходить на уроки без опозданий; уходить из класса только после того, как его покинет учитель; во время ответа вставать; соблюдать тишину; внимательно слушать преподавателя; вопросы задавать только после окончания урока; в класс приходить с учебниками, тетрадями и карандашами; на пере-

скрупулёзно менах вести себя дисциплиниила поведе- рованно, без толкания, шума, никам пред- крика и т.д. В правилах 1914 года о поведении семинаристов во время перемен появилось такое положение: «Во время перемен между уроками дозволяется гуть тишину; лять по рекреационному залу и по коридорам, но не дозволяетдавать только ся производить беготни и крика, рока; в класс а также беганья по партам» [14].

приходить с учебниками, тетра- Инструкции 1904 и 1914 годями и карандашами; на пере- дов особое внимание уделяли

письменным работам учащихся. В них давались методические рекомендации по написанию и оформлению сочинений, которые «должны быть переписываемы со всем тщанием, на белой, правильно сложенной и обрезанной бумаге, хорошими чернилами, собственноручно, четко и без крючков» [15]. Сочинение следовало подавать точно в назначенный срок — его сдача с опозданием рассматривалась как «дело злой воли ученика» [16].

Правила регламентировали поведение семинаристов и во внеучебное время. Неизменными в них оставались пункты, категорически воспрещавшие семинаристам: самовольно отлучаться из семинарии; употреблять спиртные напитки; курить табак; хранить у себя оружие и взрывчатые вещества; посещать «рестораны, балаганы ... и все те места, где продаются крепкие напитки, или где можно встретить подозрительного поведения личностей» запрещалось Ученикам «играть в карты, продавать друг другу и менять свои вещи с корыстной целью, устраивать лотереи, самовольные денежные сборы, подписки и т.п.» [18]. Инструкции разъясняли правила поведения семинаристов в столовой, порядок жизни квартирных воспитанников, объясняли условия отъезда домой на каникулы и в учебное время. Предъявлялись требования и к внешнему виду семинаристов: «Во внешнем своем виде воспитанники должны соблюдать чистоту и опрятность. Не дозволяется воспитанникам носить бороду, длинные усы, бакенбарды и длинные волосы; прическа их должна быть скромна и прилична. Воспрещается всякое

франтовство, например, употребление тросточек, ... ношение пенснэ, если последнее не предписано врачом» [19]. От учащихся требовалось строго соблюдать санитарные нормы и правила личной гигиены: «Для соблюдения телесной чистоты воспитанники обязаны возможно чаще переменять белье, зимою должны через 10 дней мыться в бане, а летом, по возможности, чаще купаться, но никак не ранее разрешения на то семинарского врача» [20]. В инструкции 1904 года и правилах 1914 года появился раздел, где разъяснялись обязанности дежурного по классу, комнатам для занятий в казенном корпусе, епархиальному общежитию, бельевой комнате. Инструкции предоставляли учащимся возможность заниматься репетиторством, что улучшало их материальное положение. В инструкции 1873 года это право давалось воспитанникам с 3-го по 6-й классы, а инструкцией 1898 года оно оставлялось за учениками 4-6-х классов.

Меры воздействия на семинаристов за нарушение дисциплины применялись разнообразные - от очень легких до весьма строгих. Наказания, прописанные в инструкции 1873 года, были следующими: замечание, выговор, донесение о проступке ректору, лишение права отпуска с обязательной работой, голодный стол, лишение свободы с заключением в отдельную комнату, заключение в карцер от одного дня до трех суток, внесение имени виновных в штрафную книгу, лишение казенного содержания, увольнение из семинарии, исключение из семинарии с донесением о том оберпрокурору [21]. Каждый ученик при поступлении в духовную семинарию получал экземпляр

инструкции с обязательством хранить его, а в случае утери должен был приобрести новый за личный счет.

Рассмотрим, как указанные инструкции соблюдались семинаристами на примере двух воспитанников К.В. Островитянова и М.Г. Сперанского, учившихся примерно в одно время: первый с 1906 по 1912 годы, а второй – с 1903 по 1909 годы. Об учебе в семинарии они оставили: один – дневник, другой – воспоминания. Учились названные учащиеся хорошо. Сперанский даже числился среди перворазрядников. Их взгляды на жизнь были абсолютно противоположными. Сперанский отличался религиозным настроем, а Островитянов являлся атеистом, вынужденным по настоянию своего отца получать образование в духовной семинарии. Проживали они на городских квартирах, поэтому контроль за их поведением был не таким пристальным, как в общежитии. Записи указанных воспитанников свидетельствуют, что оба они читали запрещенную в семинарии литературу: Сперанский – Горького и журнал «Былое», а Островитянов – Белинского, Писарева, Ренана, Дарвина, и, кроме того, он увлекался толстовством. К соблюдению постов они относились по-разному. Сперанский писал: «На сцену нашей жизни скоро выступит Рождественский Пост. Пост еще не наступил, а уж против него раздаются возгласы, Вознесенский уж начал свой протест. Как мне быть! Я бы хотел поститься, не только потому, что боюсь Д. Ал., но и желая исполнить голос совести ... Как быть, Боже, вразуми. Конечно, довод Вознесенского, что пост в пище без соответствую-

щего внутреннего расположения бесполезен, но почему бы не попоститься. Соответствующее внутреннее расположение зависит от тебя. Что мешает тебе поститься не только телесно, но и духовно? Постись и духовно» [22]. Среди части семинаристов начала XX века появилось нежелание соблюдать церковные традиции и установления и участвовать в богослужениях. К. Островитянов писал о том, что «в течение нескольких богослужений ... ни разу не перекрестился» [23], то есть молитва не являлась для него потребностью, а была некой повинностью. Семинарские документы свидетельствуют, что прохладное отношение к богослужению в это время стало распространенным явлением. В 1904—1905 учебном году нарушения семинаристов, связанные с отношением к богослужению и храму, находились на первом месте – 101 раз, на втором месте - пропуск уроков без уважительной причины, опоздание и плохое поведение во время уроков — 67 раз, на третьем - самовольные отлучки, шатание по городу без цели – 59 раз [24]. Эти факты указаны и в дневнике Сперанского. О поведении на уроках он писал: «То всё входили опоздавшие – мешали, то стал безобразничать Орлов Владимир» [25]. А вот как он описывал свое бесцельное шатание по городу: «Я оделся, и мы ушли из квартиры. Дошли до общежития. Они ушли в общежитие, а я опять остался один. Опять почувствовал себя одиноким. Дошел до угла Теплой ул., увидел Мишу Вознесенского и с ним пошел по Теплой ул. до Долгой. Здесь на углу распрощались. Он перешел на другую сторону. В это время из Теплой на Долгую проехал ректор. Я ему

- 121 -

- 4. Крестьянинъ дер. Лахмытовки, Кирсановскаго увзда, Евсигнъй Ерохинъ старообрядецъ поповскаго австрійскаго толва — благочиннымъ 1-го Кирсановскаго округа, протојереемъ Ксенофонтомъ Смирновымъ.
- 5. Борисоглебская мещанская дочь девица Анна Преснякова раскольница бъглопоповщинского толка-священиикомъ соборной, гор. Спасска, церкви Осодоромъ Славинымъ.

VETUE MOUNTER . 17 декабря 1898 года утверждена Преосващенным Гебргіент Епископомъ Танбовскимъ.

## ИНСТРУКЦІЯ.

#### ДЛЯ ВОСПИТАННИКОВЪ ТАМБОВСКОЙ ДУХОЗНОЙ СЕМИНАРІИ. должим присутстватилом квишвиодой першин при болем;

- § 1. День воспитанники начинають и оканчивають общею молитвою.
- § 2. Для сей цёли вазеннокоштные и живущіе въ епархіальномъ своекоштномъ общежитіи воспитанники собираются въ столовую — утромъ въ  $6^{1/2}$  часовъ, вечеромъ въ  $9^{1/2}$ часовъ. Квартирные воспитанники читаютъ утреннія и вечернія молитвы всв вмість въ своихъ квартирахъ. Молитвы читаются воспитанниками по очереди по назначению помощниковъ инспектора.
- § 3. Независимо отъ сего, всѣ воспитанники какъ казеннокоштные, такъ и живущіе въ своекоштномъ общежитіи и на квартирахъ, въ учебное время въ 81/2 часовъ утра, собираются въ семинарскую церковь, гдв въ присутствии Инспетора, дежурныхъ помощниковъ его и дежурнаго надзирателя, совершается общая молитва, при участій о. духов-ника семинаріи.
- § 4. Молитву должно читать громво, внятно, благоговайно и безъ поспашности; всемъ воспитанникамъ стоять на молитвъ чинно, благоговъйно, правильно возлагать на себя крестное знаменіе и творить, какъ требуетъ церковный уставъ, поклоны
- \$ 5. Молитвы утреннія и вечернія читаются тъ, которыя для сего положены по церковному уставу.

Инструкция для воспитанников Тамбовской духовной семинарии 1878 г.

не поклонился» [26]. К.В. Островитянов в своих воспоминаниях описывал ночные похождения пьяных семинаристов [27]. Указанные свидетельства Сперанского и Островитянова показывают, что некоторые ученики не воспринимали инструкции в качестве закона, который надлежит неукоснительно исполнять.

ния учащихся и развития у них нравственного начала в конце XIX века в семинарии заложили новую традицию – ежегодно отмечать храмовый праздник в день памяти святых равноапостольных Кирилла и Мефодия. Со временем сложился определенный протокол его проведения, и с каждым годом он отме-С целью духовного воспита- чался все более торжественно.

Накануне ректором и причтом семинарского храма совершалось всенощное бдение с чтением акафиста равноапостольным братьям, которое длилось с 18 часов до 21 часа. В сам день праздника Божественную литургию совершал Тамбовский архиерей в присутствии всей корпорации и в сослужении семинарского духовенства. Не всем воспитанникам духовной школы благословлялось присутствовать на литургии. Например, в 1896 году в храме находились только ученики 6-го класса [28]. После литургии архипастырь произносил слово, а затем совершался молебен. После его окончания для воспитанников устраивалась трапеза, которую благословлял архиерей, а преподавательская корпорация вместе с гостями собиралась на квартире ректора, где «подавалась закуска и чай» [29].

В последние годы XIX века все воспитанники получили благословение присутствовать на литургии, а за богослужением пел семинарский хор. В 1898 году «некоторые песнопения были исполнены всеми воспитанниками. Стройное, вполне выдержанное пение более 500 человек, торжественными, могучими аккордами расходившееся по храму, восторженно, умиленно и молитвенно настраивало присутствовавших в храме» [30]. С начала XX века к произнесению проповедей в день храмового праздника стали привлекаться лучшие воспитанники старших классов. В частности, в 1901 году «по окончании причастного стиха, воспитанником 1-го отделения 5-го класса Василием Николаевским сказано было на текст «Вы есте свет мира» хорошо приспособленное к обстоятельствам времени назидательное слово» [31].

На семинарский праздник приходило «множество богомольцев» [32]. В 1901 году на богослужении присутствовал Тамбовский губернатор. Ректор архимандрит Нафанаил (Троицкий) видел в храмовых торжествах «важное нравственно-цивилизующее для школы и усматривал в них одно из верных средств к сближению школы с окружающим обществом» [33]. В 1902 году праздник в семинарии отмечался особо торжественно. По инициативе ректора на него пригласили настоятеля Козловского Троицкого мужского монастыря архимандрита Феофилакта. Семинарский хор перед этим днем провел спевки и выучил различные распевы. На всенощной им была исполнена «в духе древних церковных распевов, первая стихира на литии, принадлежащая композиции самого учителя пения, священника Лебедева» [34], а на литургии хор спел «с надлежащим усердием церковные пиесы наиболее известных современных композиторов - «Херувимская песнь» Кастальского, «Милость мира» Чайковского, «Господи помилуй» на сугубой ектеньи Смоленского, «Да исполнятся уста наша» Сербского распева» [35]. В 1903 году на семинарском празднике хор исполнил на всенощной ««Хвалите имя Господне» Киево-Печерского напева со многими стихами и запевом головщика; «Славословие великое» Феофановское» [36], а все воспитанники пропели «Свете тихий» [37]. Современник отмечал, что на литургии «единство музыкального настроения, стройное, высокохудожественное исполнение производило надлежащее настроение целой

службы Божией, а не пестрота отдельных «нумеров»» [38]. Управлял хором воспитанник 6-го класса Иван Федченков (будущий митрополит Вениамин. — Примеч. авт.) [39]. На указанном празднике присутствовали губернатор, начальник почтовотелеграфного округа и управляющий Тамбовским отделением Государственного банка.

Храмовые праздники, прос привлечением водившиеся большого числа семинаристов, являлись важным средством воспитания учеников, показывали им торжество православной веры. Праздник объединял в молитвенном общении семинаристов со множеством людей разных сословий и помогал им ощутить духовное единение с теми, кому им предстоит проповедовать Слово Божие и помогать постигать богословские истины и духовную красоту богослужения. православного Семинарский праздник, проводимый в мае, фактически завершал учебный год, который начинался годичным актом в день основания духовной семинарии 22 сентября, совпадавшим с годичным актом Попечительства о бедных воспитанниках. Так закладывались новые семинарские традиции, которые кроме просветительского характера имели и воспитательное значение.

В конце XIX века появился обычай в конце учебного года перед началом экзаменов приносить в храм семинарии Тамбовскую икону Божией Матери и совершать перед ней молебен. Вот как это было в 1897 году: «В воротах семинарии она встречена за несколько минут до всенощной крестным ходом, во главе с о. ректором и в сопровождении всех учащихся и служащих в семинарии лиц. По-

сле осенения св. иконою на все стороны, она с пением священных песнопений перенесена была в семинарский храм, где началось вслед за тем, всенощное бдение» [40]. На следующий день после литургии и молебна, икона обносилась по квартирам служащих, о. ректора и по семинарскому корпусу. Помимо Тамбовской иконы, семинарию посещала и Вышенская икона Божией Матери в период, когда она приносилась в город Тамбов из Выши, и воспитанники молились пред этой святыней [41].

Воспитательное значение имело и празднование в семинарии различных памятных дат, связанных со святыми и подвижниками благочестия Русской Православной Церкви. В 1892 году широко отмечалось 500-летие со дня кончины преподобного Сергия Радонежского. 4 октября в актовом зале семинарии состоялся торжественный акт, на котором, кроме преподавателей, служащих и воспитанников, было «довольно много сторонней публики» [42]. На празднике присутствовал епископ Тамбовский и Шацкий Иероним (Экземплярский). Один из преподавателей духовной семинарии прочитал доклад «О жизни и трудах преподобного Сергия Радонежского», хор воспитанников исполнил песнопения. Лучшим ученикам подарили книги [43].

Начавшаяся в 1914 году Первая мировая война внесла коррективы в воспитательный процесс — администрация и преподаватели стали чаще обращаться к патриотической теме. 19 октября 1914 года в актовом зале впервые был проведён благотворительный духовно-патриотический концерт, средства от которого поступи-

Утверждена Его Преосвящевсевомъ 12 воября 1904 г

## **ИНСТРУКЦІЯ**

## для воспитанниковъ Тамбовской Духовной семинаріи.

#### 1. Домашняя молитва.

\$1. Такъ какъ молитва составляеть существенную потребветь каждаго истиннаго христіанина и воспитанника духовно-1966ваго заведенія въ частности, то поэтому воспитанники вст, бет исключенія должны начинать и оканчивать всякій день впречтино молитвою.

§ 2. Для сей цъли казеннокоштные ученики семинарів и мајщіе въ епархіальномъ своекоштномъ общежитій, — въ 7 часовъ пра предъ часмъ и вечеромъ въ 91/4, послѣ ужина, — читаютъ поють вечерыя и утреннія домашнія молитвы, соотвѣтствующія пречени, въ столовой. Квартирные воспитанники тѣ же молитвы мершають всѣ вмѣстѣ въ своихъ квартирахъ. Чтеніе молитвъ възершается всѣми воспитанниками поочередно. Исключеніе изъ вото по уважительнымъ причинамъ въ семинарскомъ корпусѣ и епархіальномъ общежитіи допусклется съ разрѣшенія дежурнаго въющинка инспектора.

§ 3. Молитву савдуетъ читать громко, внятно, несившно, съ должнить благоговъніемъ. Воспитанники должни стоять на политвъ чивно, благоговъйно, не должни во время чтенія и пъдія молитви разговаривать, а тъмъ болье смъяться и развлекаться сторонними вещами, должни стоять прямо, не оборачи-

Инструкция для воспитанников Тамбовской духовной семинарии 1904 г.

ли в фонд помощи российской армии. На концерте, продолжавшемся два часа, присутствовали архиепископ Тамбовский и Шацкий Кирилл (Смирнов), викарий Тамбовской епархии епископ Козловский Зиновий (Дроздов), губернатор А.Н. Салтыков, предводитель дворянства и многие другие. Хор исполнил церковные песнопения, патриотические песни, а в заключение

трижды пропел «Боже, царя храни», после чего в зале раздалось раскатистое громогласное «ура». Концерт «являлся как бы семейным собранием всех искренне преданных дорогой Родине и нашим доблестным войскам и искренне откликнувшихся на святую идею общественно благотворительной помощи армии» [44].

Следует сказать, что в рассма-

триваемый период принципы семинарской воспитательной системы не претерпели существенных изменений. Её основу по-прежнему составляли требования по безусловному исполнению воспитанниками норм устава и правил поведения, регламентируемых специальными инструкциями. В инструкции ежегодно вносились коррективы, имевшие тактические задачи. Иногда они ужесточались, а иногда смягчались. Учащиеся, как и прежде, обязаны были участвовать в богослужениях, соблюдать посты, исповедоваться и причащаться, совершать ежедневные утренние и вечерние молитвы. Это было важной составляющей духовной жизни семинаристов и неотъемлемой частью внутреннего распорядка дня. В конце XIX начале XX веков в семинарии появились и некоторые нововведения. Стали торжественно отмечаться престольные праздники в семинарском храме в честь святых равноапостольных Кирилла и Мефодия, годичные акты и памятные даты, установилась традиция принесения в семинарский храм почитаемых чудотворных Тамбовской и Вышенской икон Божией Матери. Всё это призвано было воспитывать у семинаристов любовь к православным христианским праздникам, уважение к духовным, культурным, патриотическим традициям, благоговейное отношение к святыням и бережное сохранение национальных ценностей. Не всегда и не все нормы устава и инструкций ученики исполняли охотно. Дух вольнодумства проникал в семинарию все больше и в начале XX века это привело к бунтам воспитанников и трагическим последствиям.

[1] Свод уставов и проектов уставов духовных семинарий. СПб., 1908. С. 186.

[2] Там же. С. 183.

[3] Инструкция для воспитанников Тамбовской духовной семинарии 1898 года // ТЕВ. 1899. № 7. С. 121.

[4] Инструкция для воспитанников Тамбовской духовной семинарии 1904 года // ТЕВ. 1905.  $\mathbb{N}^{2}$  7. С. 1.

[5] Инструкция для воспитанников Тамбовской духовной семинарии 1873 года // ТЕВ. 1873. № 1. С. 21.

[6] Инструкция для воспитанников Тамбовской духовной семинарии 1898 года // ТЕВ. 1899. № 7. С. 122.

[7] Инструкция для воспитанников Тамбовской духовной семинарии 1873 года // ТЕВ. 1873. № 1. С. 21.

[8] Инструкция для воспитанников Тамбовской духовной семинарии 1904 года // ТЕВ. 1905.  $\mathbb{N}^{2}$  7. С. 1-2.

[9] Правила поведения воспитанников Тамбовской духовной семинарии 1914 года // ТЕВ. 1914.  $\mathbb{N}^{\circ}$  24. С. 1.

[10] Там же. С. 2.

[11] Правила поведения воспитанников Тамбовской духовной семинарии 1914 года // ТЕВ. 1914. № 24. С. 2

[12] Там же. С. 3.

[13] Там же.

[14] Там же. С. 5.

[15] Инструкция для воспитанников Тамбовской духовной семинарии 1904 года // ТЕВ. 1905.  $\mathbb{N}^{2}$  7. С. 6

[16] Там же. С. 7.

[17] Там же. С. 13.

[18] Инструкция для воспитанников Тамбовской духовной семинарии 1904 года // ТЕВ. 1905.  $\mathbb{N}^{2}$  7. С. 13.

[19] Правила поведения воспитанников Тамбовской духовной семинарии 1914 года // ТЕВ. 1914. № 24. С. 10.

[20] Инструкция для воспитанников Тамбовской духовной семинарии 1898 года // ТЕВ. 1899.  $\mathbb{N}^{2}$  7. С. 129.

[21] Инструкция для воспитанников Тамбовской духовной семинарии 1873 года // ТЕВ. 1873.  $\mathbb{N}^{2}$  2. C. 51.

[22] Дневники воспитанника Тамбовской духовной семинарии Сперанского Михаила Григорьевича (г. Тамбов, 1907 г.). Запись от 6 ноября [Электронный ресурс]. URL: http://tambovdem.ru/memory.php?id=speransky (дата обращения: 02.10.2015).

[23] Островитянов К.В. Думы о прошлом [Электронный ресурс]. URL: http://www.tambox.

ru/?q=node/605&page=0,12 (дата обращения: 02.10.2015).

[24] ГАТО. Ф. 186. Оп. 111. Д. 34. Л. 3. [25] Дневники воспитанника Тамбовской духовной семинарии Сперанского Михаила Григорьевича (г. Тамбов, 1907 г.). Запись от 6 ноября [Электронный ресурс]. URL: http://tambovdem.ru/memory.php?id=speransky (дата обращения: 02.10.2015).

[26] Дневники воспитанника Тамбовской духовной семинарии Сперанского Михаила Григорьевича (г. Тамбов, 1907 г.). Запись от 6 ноября [Электронный ресурс]. URL: http://tambovdem.ru/memory.php?id=speransky (дата обращения: 5.10.2015).

[27] Островитянов К.В. Думы о прошлом [Электронный ресурс]. URL:http://www.tambox.ru/?q=node/605&page=0,9 (дата обращения: 5.10.2015).

[28] О праздновании в семинарии храмового праздника // ТЕВ. 1896. № 21. С. 521.

[29] Там же. С. 522.

[30] О праздновании в семинарии храмового праздника // ТЕВ. 1898. № 22. С. 597.

[31] 11 мая в Тамбовской духовной семинарии // ТЕВ. 1901. № 20. С. 465.

[32] Там же.

[33] Пр. П.У. Храмовый праздник Тамбовской духовной семинарии / ТЕВ. 1902. № 21. С. 392.

[34] Там же. С. 393.

[35] Там же. С. 395.

[36] Z. Храмовый праздник Тамбовской духовной семинарии // ТЕВ. 1903. № 21. С. 579.

[37] Там же.

[38] Там же. С. 580.

[39] Там же.

[40] Из семинарской хроники // ТЕВ. 1897. № 26. С. 640.

[41] Там же. С. 641.

[42] Об акте в семинарии по случаю 500-летия со дня блаженной кончины преподобного Сергия Радонежского // ТЕВ. 1892. № 20. С. 869.

[43] Там же.

[44] П.У. Духовно-патриотический благотворительный концерт в актовом зале семинарии // ТЕВ. 1914. № 42. С. 1264.

## Епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген

## Святитель Иоанн Тобольский К 100-летию со дня прославления

В 2016 году грядёт юбилейная дата — 100-летие со дня прославления святителя Иоанна, митрополита Тобольского. Именно сейчас настало время не только вспомнить, но и благоговейно почтить память этого сибирского архипастыря, светоча духа, просвещения и культуры, который некогда поддерживал и наставлял сибирскую паству.

Святитель Иоанн (Максимович) родился в 1651 году на Украине и происходил из небогатого дворянского рода. Богословское образование получил в Киевской духовной академии, по окончании которой будущий святитель был оставлен при ней учителем латинского языка. В Киево-Печерской лавре он принял монашеский постриг с именем Иоанн, в честь святителя Иоанна Златоуста. Рукоположение молодого, хорошо образованного постриженика в иеродиакона, а затем иеромонаха произошло очень быстро. Он участвовал в важных политических событиях по обороне Украины от Османской империи. Царь Феодор Иоаннович назначил Иоанна архимандритом Свенского Успенского монастыря в городе Брянске [1]. В 1695 году будущего святителя перевели в Елецкий Успенский монастырь. В 1697 году архимандрит Иоанн был возведён в сан архиепископа Черниговского. Пребывая на этой кафедре, владыка активно занимался просветительской деятельностью: основал



духовную семинарию, открыл типографию, в которой было издано немало его собственных духовно-нравственных сочинений [2].

Ещё будучи в Чернигове, святитель Иоанн обратил на себя внимание как истинный подвижник, стяжавший благодать Святого Духа. Именно он предрёк победу Петру Великому над Карлом XII. Весной 1709 года, встретив Петра в 54 верстах от Чернигова, он пророчественно изрёк царю слова Священного Писания: «Поразит пред тобою Господь врагов твоих, восстающих на тебя; од-

ним путём они выступят против тебя, а семью путями побегут от тебя» (Втор. 28, 7) [3].

В 1711 году Преосвященный Иоанн был назначен на кафедру Сибирской епархии с титулом «митрополита Тобольского и всея Сибири». Его обширная епархия нуждалась в миссионерской деятельности, которую он активно вёл, проповедуя и направляя своих миссионеров к остякам, вогулам и другим сибирским народам. В 1714 году святитель Иоанн отправил в Пекин духовную миссию под руководством архимандрита Иларио-



Рака с мощами святителя Иоанна Тобольского

на (Лежайского) [4]. Владыка особенно заботился о славянолатинской школе, основанной в Тобольске его предшественником, митрополитом Филофеем (Лещинским).

О четырёхлетней жизни святителя Иоанна в Тобольске в рукописной Сибирской летописи говорится: «Митрополит Иоанн был тих, смирен, благорассудлив, о бедных сострадателен и милостив» [5]. Владыка часто совершал Божественную литургию и поучал паству своими проповедями.

Святитель Иоанн отличался смирением и кротостью, оказывал тайную помощь вдовам и сиротам, помогал содержать богадельни, навещал каторжников в тюрьмах, молился за них и вразумлял [6]. 10 июня 1715 года, предчувствуя свою кончину, митрополит Иоанн отслужил Божественную литургию, а затем устроил трапезу для духовенства и нищих, за которой сам прислуживал гостям. После трапезы владыка

ушёл в свои покои, где почил в молитвенном положении, на коленях перед Ильинской Черниговской иконой Божией Матери [7]. Святитель Иоанн был погребён в Софийско-Успенском соборе, в приделе преподобных Антония и Феодосия Печерских.

В 1826 году архиепископ Тобольский Евгений (Казанцев) писал: «Митрополиту Иоанну (Максимовичу) здесь так велика вера, что многие носятся чудеса, и что даже самый сей придел построен в честь его будто бы исцелившимися от него» [8].

Благоговейным почитателем святителя Иоанна был епископ Тобольский и Сибирский Варнава (Накропин), который неоднократно ходатайствовал перед Святейшим Правительствующим Синодом о причислении к лику святых угодников Божиих митрополита Тобольского Иоанна. Синод вынес определение, согласно которому епископу Варнаве поруча-

лось образовать особую комиссию для исследования случаев чудотворений, совершаемых по молитвенному пред Богом предстательству святителя Иоанна. 16 октября 1914 года Преосвященный Варнава осуществил освидетельствование честных останков митрополита Иоанна. При пении «Святый Боже» мощи были переложены в серебряную раку, ещё в 1900 году сооружённую заботами епископа Тобольского и Сибирского Антония (Коржавина).

Святейший Синод всячески оттягивал прославление митрополита Иоанна Тобольского: назначал новые обслепогребения дования места и честных мощей святителя, направляя в Тобольск одну ревизию за другой, требовал допросить лиц, получивших исцеление. Многие члены Синода были настроены негативно по отношении к епископу Варнаве из-за его общения с Григорием Распутиным. Кроме того, их недовольство было связано с благоволением к владыке царской семьи. Настроение в архиерейской среде тех лет описывает митрополит Антоний (Храповицкий), приводя высказывание одного из иерархов на заседании Синода: «Нельзя же до бесконечности продолжать прославление святых» [9]. Необходимо отметить, что начало XX века было ознаменовано прославлением таких святых, как преподобный Серафим Саровский (1903 год), святитель Иоасаф Белгородский (1911 год), святитель Питирим Тамбовский (1914 год).

Вот в такой накалённой политической атмосфере, в стране, которая на огромном фрон-

25

те вела напряжённую борьбу с внешним врагом, в Тобольске было пропето величание святителю Иоанну. Событие это произошло до его официального прославления, 10 июня 1915 года, когда исполнилось 200 лет со дня блаженной кончины святителя. Свершилось это благодаря личной настойчивости императора Николая II и императрицы Александры Феодоровны, чтивших Сибирского чудотворца. Митрополит Иоанн (Максимович) был последним святым, прославлен-

В декабре 1915 года по Высочайшему повелению в Тобольск прибыл архиепископ Литовский Тихон (Беллавин), будущий Патриарх Московский. Он произвёл осмотр гроба, а также зафиксировал сообщения о случаях исцелений.

ным Церковью при царе Ни-

колае II.

20 января 1916 года императору Николаю II был представлен синодальный доклад, на котором была начертана следующая резолюция: «Приемлю предположение Святейшего Синода с умилением и тем большим чувством радости, что верю в предстательство Святителя Иоанна Максимовича, в эту годину испытаний, за Русь Православную» [10].

10 июня 1916 года состоялось торжественное прославление святителя Иоанна Тобольского, совершённое выпускником Тобольской духовной семинарии митрополитом Московским и Коломенским святителем Макарием (Невским) и собором из двенадцати архиереев, среди которых были будущий митрополит Петросвященномученик градский, Вениамин, епископ Гдовский, священномученик Сильвестр, епископ Омский, выпускник Тобольской семинарии епископ Забайкальский Мелетий (Заборовский). Среди почётных гостей были обер-прокурор Синода Александр Николаевич Волжин, Тобольский губернатор Николай сандрович Ордовский-Танаевский. Митрополит Макарий лично вскрыл гроб с останками святителя, омыл мощи, надел на них новое облачение и переложил их в серебряный ковчег, изготовленный на пожертвования москвичей и специально привезённый в Тобольск на канонизацию. Проповедником на торжествах был назначен священномученик протоиерей Иоанн Восторгов.

В день канонизации гроб с мощами святителя Иоанна был открыт и после крестного хода установлен на соборной площади Тобольского кремля для поклонения прибывшим торжества более чем пятидесяти тысячам паломников [11]. Церковь установила совершать празднование памяти святителя Иоанна 10 июня – в день его преставления ко Господу. В 1984 году, в связи с подготовкой к празднованию 1000-летия Крещения Руси, по благословению Патриарха Пимена в день памяти митрополита Иоанна Тобольского было установлено празднование в честь Собора Сибирских святых.

После Октябрьских событий 1917 года последовали лютые гонения на Церковь. В марте 1922 года в Тюменской губернии началась кампания по изъятию церковных ценностей и вскрытию мощей. Было произведено вскрытие мощей святителя Иоанна. Гробницу со вскрытыми мощами вынесли из собора на площадь. Вскоре западной духовной литерату-

после этого богоборцы передали святые мощи в местный музей. Однако сразу, как только представилась возможность, священноначалие обратилось к мирским властям с просьбой возвратить святыню Церкви.

Архиепископ Новосибирский Варфоломей (Городцов) возбудил ходатайство об изъятии из музея мощей святителя Иоанна и перенесении их в собор. Это ходатайство поддержал Патриарх Алексий I. Перенесение мощей изошло 14 июня 1947 года. 16 июня того же года в Тобольском Покровском соборе состоялось торжественное поклонение святым мощам святителя Иоанна. Службу святителю составил архиепископ Новосибирский и Барнаульский Варфоломей. День памяти святителя Иоанна считается особым праздником, когда многочисленные паломники съезжаются в Тобольск, чтобы поклониться святым мощам святителя Иоанна. Имя его одно из самых почитаемых в земле Сибирской.

Обширно литературное наследие святителя Иоанна Тобольского, который свои труды в первом десятилетии XVIII века. Творчество святителя расцвело в годы его служения на Черниговской кафедре. Собственно русская, оригинальная духовно-назидательная литература тогда тользарождалась, богословие преподавалось на латинском языке. Будучи преподавателем богословия, святитель Иоанн занимался переложением на славянский язык латинских текстов, имевших важное значение для русского читателя. Перевод лучших достижений

ры и адаптация их к православному вероучению были необходимы для развития русской литературы. Святитель Иоанн перевёл с латинского языка следующие произведения: «Нравоучительное зерцало» (1703 год. Автор Амвросий Марлианус); «Алфавит святых» (1705 год), «Богомыслие» (1710-1711 гг.), «Илиотропион» (1714 год. Автор – немецкий богослов Иеремия Дрексель). Все переводы были выполнены с исправлениями, в соответствии с требованиями Православной Церкви.

Помимо переводов, перу святителя Иоанна принадлежат следующие сочинения: «Богородице Дево» (1707 год), «Толкование на 50-й псалом» (1708 год), «Размышления о молитве «Отче наш» (1709 год), «Восемь евангельских блаженств» (1709 год), «Синаксар 1700 года», «Царский путь Креста Господня» (1709 год).

Святитель Иоанн был не просто духовным автором, он был духовным поэтом. Некоторые его сочинения написаны силлабическими стихами, например «Богородице Дево», где на каждое слово молитвы приводится стихотворное толкование.

Среди богатого литературного наследия святителя Иоанна особое место занимает сочинение «Илиотропион, или Сообразование человеческой воли с Божественной» (1714 год, переложение с латинского на славянский). «Илиотропредставляет собой пион» богословский трактат о Божественном мироуправлении, наставляющий читателя, как согласовывать свою волю с волей Божией, как утвердиться во всех делах своих. «Илиотропион» в значительной степени отразил богословие святителя, основанное на творениях святых отцов Древней Церкви.

Святитель Иоанн не просто перевёл этот труд с латинского языка, но переложил его для читателей, с тем чтобы они могли использовать его в своей духовной жизни. Автор комментирует название своей книги следующим образом: «Илиотропион название иносказательное (образное), обозначает собственно растение подсолнечник и составлено из ηλιος (греч. солнце) и  $\ddot{\mathbf{a}}\mathbf{v}\theta\mathbf{\rho}\omega\mathbf{n}\mathbf{o}\mathbf{c}$  (греч. человек). Солнце — символ воли Божией, подсолнечник - символ человеческой воли» [12]. Подсолнух словно знает, что от солнца исходит живительный свет и следует за светилом даже тогда, когда в ненастные дни тучи закрывают его непроницаемой стеной. Человек тоже знает, что свет его жизни – Христос Бог, но почему-то не может также преданно и самозабвенно следовать за Ним. Душой он любит Бога, а на деле часто не находит в себе сил поступать по Его заповедям.

Благочестивый автор «Илиотропиона» знает психологические механизмы действия и развития воли, раскрытые богомудрыми святыми отцами, и он делится ими с читателем и отчасти даже использует их для нашего научения. «Как в золотой цепочке кольцо соединяется с кольцом, так из познания Божественного Провидения происходит упование на Бога, а из него - согласие воли человеческой с волей Божественной», – пишет святитель [13].

лей Божией, как утвердиться Как малым и капризным дев последовании воле Божией тям кажется очень обидным

неисполнение их воли, так бывает и с нами – необходимость покорить свою волю воле Божественной кажется нам чуть ли не катастрофой и утратой нашей индивидуальности, нарушением свободы личности. В книге объясняется, что это вовсе не так и что, напротив, только тогда можно стать свободным, когда познаешь истину и покоришься ей, и только таким путём можно обрести душевный мир. Самоотречение, совершенное предание себя воле Божией – это первая, начальная ступень, минуя которую, невозможно подняться по лестнице духовного совершенства [14].

В своём трактате святитель Иоанн затрагивает проблемы семьи, в частности в воспитании детей, когда необходимо наглядно, на простых, понятных читателям примерах, убедительно показать действие Промысла Божия. Рассуждая о проявлении воли Божией, автор проводит аналогию с отношениями родителей и детей в семье. Святитель обращает внимание на то, что в некоторых семьях упрямство и своеволие детей не были укрощены с малолетства. Поэтому такие дети в своём непослушании заходят так далеко, что побуждают родителей к их наказанию. Подобным образом и Бог с нами поступает, как родители с непослушными и строптивыми детьми.

По мысли святителя, иные дети тайком от родителей стараются увильнуть от занятий и ученья, упражняются в бесполезных разговорах или шалостях. Когда же родители строго вразумляют детей, они обижаются и отвечают на родительскую строгость плачем и жалобами.



Панорама Тобольска

Подобно им, считает святитель, бываем и мы, взрослые: как неразумные дети, мы проводим время в бесполезных забавах и увеселениях; часто противимся воле Божией, когда Господь расстраивает наши мирские удовольствия возлагает на нас какие-либо затруднения. Подобно благоразумным родителям, полагает святитель Иоанн, Бог любимых чад Своих не балует, но испытывает их, смиряет трудами, нередко печалью и огорчениями, дабы приготовить из них достойных Себе служителей на общую пользу [15].

Большая часть наших недовольств и роптаний, по мысли святителя Иоанна, происходит от ограниченности нашего взгляда на Промысл Божий и непостижимые пути, которыми Бог ведёт как всё человечество, так и каждого из нас, к достижению наилучших для нас целей. Человек, наставляет святитель, должен принять, что всё происходящее есть веление

Промысла Божия. Нам надо отбросить жалобы и сетования и следовать во всех наших помыслах, намерениях и делах воле Божией. «Положим себе непременным правилом поступать во всём не как приятно нам, но как Богу угодно» [16].

Все литературные труды приснопамятного святителя Иоанна Тобольского проникнуты глубоким благочестием и преисполнены назидательными мыслями. Святитель Иоанн, митрополит Тобольский, по праву считается выдающимся иерархом и просветителем Русской Православной Церкви.

[1] Дмитрук Анатолий, протоиерей. Патерик Сибирских святых и подвижников благочестия. — Единец, 2006. С. 278-279.

[2] Фомин С.В. Последний царский святой. Святитель Иоанн (Максимович), митрополит Тобольский, Сибирский чудотворец. Житие. Чудеса. Прославление.

Служба. Акафист. — СПб., 2003. С. 20-24.

[3] Нестор (Анисимов), иеромонах. Православие в Сибири. – СПб., 1910. С. 24.

[4] Софронов Вячеслав. Светочи Земли Сибирской. Биографии архипастырей Тобольских и Сибирских (1620-1918 гг.). Под ред. архим. Макария (Веретенникова). — Екатеринбург, 1998. С. 87-88.

[5] Сулоцкий Александр, протоиерей. Тобольские и Томские архипастыри. – Омск, 1881, С. 6.

[6] Поселянин Е. Русская Церковь и русские подвижники 18-го века. С портретами и рисунками. — СПб., 1905. С. 167.

[7] Фомин С.В. Указ. сочин. С. 51.

[8] Поселянин Е. Указ. сочин. С. 171.

[9] Фомин С.В. Указ. сочин. С. 117.

[10] Там же. С. 303.

[11] Там же. С. 434-435.

[12] Иоанн Тобольский, святитель. Илиотропион, или Сообразование человеческой воли с Божественной волей. — М., 2013. С. 554.

[13] Там же. С. 540.

[14] Там же. С. 377-378.

[15] Там же. С. 325.

[16] Там же. С. 469.

## Звание воина и христианина должны быть неразлучны Святой праведный воин Феодор

**Ж** а Тамбовской земле особо почитается святой праведный воин Фео-🕉 🐉 дор — «победитель всех неприятелей России на морях», прославленный флотоводец адмирал Федор Федорович Ушаков. Его жизнь и боевая служба теснейшим образом связаны с важнейшими политическими событиями в жизни России конца XVIII века: pycско-турецкими войнами, созданием Черноморского флота, освобождением захваченных наполеоновской Францией после Ионических островов. Благодаря непобедимому адмиралу Россия укрепила свои позиции в черноморском регионе, «ногою твердой став при море». Умелый организатор флотской службы, новатор тактики морских битв, знаменитый Ушак-Паша, он не проиграл ни одного сражения. В 1804 году в записке о служении Российскому флоту Федор Федорович писал: «Благодарение Богу, при всех означенных боях с неприятелем и во всю бытность онаго флота на море, сохранением Всевысочайшей Благости ни одно судно из онаго не потеряно, и пленными ни один человек из наших служителей неприятелю не достался» [1]. Жизненный путь Ушакова интересен еще и тем, что в эпоху всеобщего протекционизма он достиг вершины своих успехов только упорным трудом,

личным мужеством, флотоводческим талантом, беззаветным служением Родине. «Все сокровища на свете меня не обольстят, и я ничего не желаю и ничего не ищу от моего малолетства; верен Государю и Отечеству, и один рубль, от Монаршей руки полученный, почитаю превосходнейшее всякой драгоценности, неправильно нажитой», — писал он русскому посланнику в Константинополе В. С. Тамаре в 1799 г. [2]

Ф. Ф. Ушаков не оставил себя воспоминаний, мемуаров, дневников, документов личного характера. Однако сохранилась общирная служебная и дипломатическая переписка адмирала: рапорты вышестоящему начальству, приказы по эскадре, распоряжения подчиненным и т. п. Нам остается судить о жизни и личности выдающегося флотоводца и человека преимущественно по официальным документам и бумагам. Нам интересны все, даже, казалось самые незначительные факты биографии адмирала.

Долгое время Тамбовская губерния считалась родиной великого флотоводца. В одном из первых исследований его биографии — «Жизнь адмирала Ф. Ф. Ушакова» Р. Скаловского (1856 г.) утверждалось, что Федор Федорович Ушаков родился в деревне Алексеевке Темниковского уезда Там-



бовской губернии. Эта версия, без ссылок на какие-либо документы, утвердилась в целом ряде изданий и авторских работ. Наш земляк, выдающийся русский писатель С.Н. Сергеев-Ценский, посвятивший немало своих произведений отечественному флоту, в повести «Флот и крепость» писал об Ушакове: «Родившись в глуши Тамбовской губернии, в лесном Темниковском уезде, он подростком, еще до поступления в морской кадетский корпус, хаживал на медведя с рогатиной. Семья была бедная, хотя и дворянская; никаких нежностей он не видел и в детстве, а корпус того времени был үчебным заведением чрезвычайно суровым. Но Ушаков полюбил море, и море полюбило его, подарив ему много громких побед» [3]. Исследования Г. Шторма, А. Фирса, В. Овчинникова, В. Ганичева и других историков позволили установить точные данные о месте рождения флотоводца на основании записи в «Книге Ростовской епархии Романовского уезду Здвиженского стану Богоявленского островского монастыря ... », хранящейся в Ростовском филиале Государственного архива Ярославской области [4]. Будущий адмирал родился в сельце Бурнаково Романовского уезда Ярославской губернии 13 (24) февраля 1745 года. Вся жизнь российского флотоводца, от младенчества до дня кончины, прошла под благотворным влиянием его родного дяди, преподобного Феодора Санаксарского - великого воина в духовной брани.

\* \* \*

Семейство Ушаковых, состоявшее из родителей адмирала, Федора Игнатьевича и Параскевы Никитичны, и 4-х сыновей, Гаврилы, Степана, Ивана и Федора, относилось к приходу храма Богоявленияна-Острову, находившегося в 3-х верстах от Бурнаково, на левом берегу Волги. В этом Федора Федоровича храме крестили, здесь же, при храме, находилась школа для дворянских детей, где он получил начальное образование.



16-летнего возраста Ушаков провел жизнь в уединенной деревне отца своего, предоставленный более самому себе, нежели кем-либо руководимый; строгая нравственность и высокие религиозные чувства, возбужденные примерами его семейства, отличавшегося особенной правдивостью и набожностью, глубоко напечатлелись в его сердце и сохранились во всю последующую жизнь [5]». Ф. Ф. Ушаков отличался врожденным бесстрашием характера: со старостой деревни своей он ходил на медведя.

15 (26) февраля 1761 года Ф.Ф. Ушаков поступил в Морской шляхетский кадетский корпус. 12 (23) февраля 1763 года он был произведен в гардемарины, спустя год (10 апреля 1764 года) назначен капралом. 1 (12) мая 1766 года был произведен в мичманы. В списке 59 воспитанников, выпущенных с ним в офицеры, он значится четвертым, что свидетельствовало о хорошей учебе. В том же году на пинке «Наргин» ушел из Кронштадта в плавание вокруг Скандинавии до Архангельска, откуда возвратился в 1767 году.

В 1768 году на корабле «Три иерарха» под командой капитана 1-го ранга С. К. Грейга Ф. Ф. Ушаков находился в практическом плавании по Финскому заливу от Кронштадта до острова Гогланд. 23 декабря (3 января) того же года он был откомандирован на Дон под команду контр-адмирала А. Н. Сенявина для службы в Азовской флотилии.

Действия Азовской флотилии в Русско-турецкую войну 1768—1774 годов в основном ограничивались охраной устья Дона, на котором, а также на притоках которого, на старых верфях петровских времен велось строительство кораблей. Ф. Ф. Ушаков ходил на различных малых судах по Дону и в его устье. 30 июля 1769 года был произведен в лейтенанты. В 1771 году, командуя транспортными судами, доставлял лес по Дону в Таганрогский порт для постройки фрегата «Первый». В 1772 году руководил спасением материалов с затонувших на Дону транспортов. Позже в этом же году вступил в командование палубным ботом «Курьер», на котором плавал по Азовскому морю. В сентябре 1773 года Ф. Ф. Ушаков был назначен командиром «новоизобретенного» корабля «Морея», а позже — командиром аналогичного корабля «Модон», командуя которым в 1774 году крейсировал в составе эскадры в Черном море у берегов Крыма.

В 1775 году был переведен из Азовской флотилии в Санкт-Петербургскую корабельную команду. 20 августа того же года был произведен в капитан-лейтенанты.

В 1776 году Ф. Ф. Ушаков, назначенный на фрегат «Се-



Запись о крещении Феодора Ушакова в метрической книге церкви Богоявления-на-Острову 13(24) февраля 1745 г.

Архипелагской в Средиземное море по проводке через проливы в Черторговыми флагами. 12 сенфрегата «Св. Павел». С января по октябрь 1777 года Ушаков морю. В мае 1779 года возвранаходился в Константинопо- тился из Средиземного моря в

верный Орел», участвовал в ле в ожидании разрешения экспедиции от турецких властей на пропуск фрегата в Черное море. В октябре, ввиду отказа на проное море трех фрегатов под пуск, возвратился в Ливорно. На протяжении 1778 года осутября назначен командиром ществлял плавание на фрегате «Св. Павел» по Средиземному

Кронштадт. По возвращении, 24 мая, Ф. Ф. Ушаков был назначен командиром корабля «Георгий Победоносец».

В декабре по поручению Адмиралтейств-коллегии был командирован в Рыбинск и Тверь для доставки в Санкт-Петербург корабельного леса, которое исправно выполнял до весны 1780 года. В августе указом Адмиралтейств-коллегии Ф. Ф. Ушаков был назначен командиром яхты императрицы. В этой должности, бывшей ему в тягость, он пробыл менее полутора месяцев. Ф. Ф. Ушаков «чувствовал себя на этом нарядном судне ... совершенно оторванным от флота. И хотя исполнял все обязанности с великим усердием, ощущал себя не у дел. Не могли не видеть такого несоответствия и другие» [6]. Видимо, повеление дать Ушакову новое назначение исходило от самой Екатерины II. 15 сентября он был назначен командиром 64-пушечного линейного корабля «Виктор», который участвовал в реализации политики «Вооруженного нейтралитета» в составе эскадры на Средиземном море. С 1783 года на Черноморском флоте участвовал в постройке кораблей в Херсоне и строительстве пункта базирования флота в Севастополе. Свою первую награду – орден Святого Владимира IV степени – Федор Ушаков получил в 1783 году за успешную борьбу с эпидемией чумы в Херсоне.

Командуя с 1790 года Черноморским флотом, Ф. Ф. Ушаков в ходе русско-турецкой войны прибегнул к созданной им номаневренной тактике, принципиально отличавшейся от принятой в то время линейной тактики, и в 1790 и 1791



Герб рода Ушаковых

годах одержал ряд блестящих побед над турецким флотом. Турки с почтением и страхом называли его «Ушак-паша».

Еще в начале войны Федор Ушаков принял руководство над портом и городом Севастополем. Теперь, в мирное время, он организовал здесь ремонт боевых кораблей, строительство разных мелких судов; по его распоряжениям и при неустанном личном участии на берегах бухт строились перестраивалась небольшая соборная церковь святителя Николая — покровителя мореплавателей. Эти и другие работы часто оплачивал он сам из своего жалованья. Теперь прославленный контрадмирал, который «к вере отцов своих оказывал чрезвычайную приверженность», имел возможность регулярно посещать церковные службы. Сохранилось свидетельство о его жизни в Севастополе, когда он «каждый день слушал заутреню, обедню, вечерню и перед молитвами никогда не занимался рассматриванием дел военно-судных» [7].

В 1789 году произведен в

контр-адмиралы. Российский флот под его командованием одерживает блестящие победы в Керченском сражении, в сражениях при мысах Тендра и Калиакрия. За сражение при Калиакрии награжден был 14 октября 1791 года орденом Святого Александра Невского и двумястами душ с землей в Тамбовской губернии.

В начале 1793 года контрадмирала Ушакова призвали в Санкт-Петербург — Екатерина II пожелала видеть героя, стяжавшего громкую славу Отечеству, и «встретила в нем человека прямодушного, скромного, мало знакомого с требованиями светской жизни» [8]. За заслуги перед престолом и Отечеством императрица поднесла ему в дар золотой складень-крест с мощами святых угодников и пожаловала

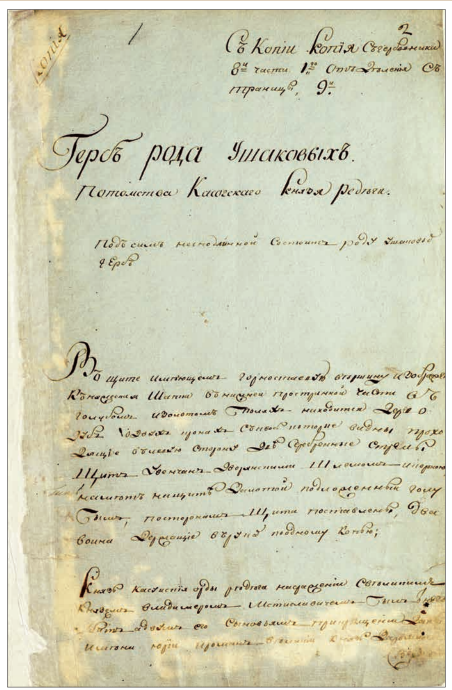


\*) Въ Іюнт 1807 года, по просъбъ Адмирала Ушакова, выдана ему, какъ «происходящему изъ сего рода», изъ Герольдін въ Москвъ, съ приложениемъ Сенатской нечати, копія съ герба рода Ушаковыхъ и съ описанія въ Высочайше утвержденномъ Гербовникъ дворянскихъ родовъ, Части 8, Отдъленія I, стран. 9. Въ документь этомъ сказано: «Князь Косогскія Орды, Редъга, на сраженіи съ Великимъ Княземъ Владиміромъ Мстиславичемъ, въ 1022 году, быль отъ него убить, а двумь его сыновьямь при крещенін даны имена: Юрій и Романъ. Великій Князь за Романа Редзгича выдаль дочь свою въ супружество, коего праправнукъ Григорій Сліной имъть сына Ушака. Потомокъ сего рода Ушаковыхъ, Немиръ Юрьевъ сынъ Ушаковъ, въ 1577 году былъ въ города Бузулукъ воеводою. Динтрій Калипниъ сынъ Ушаковъ въ 7130, 1622, и другихъ годахъ верстанъ помъстными окладами; равнымъ образомъ и другіе сего рода Ушаковы Россійскому Престолу служили Намъстинками, Воеводами и въ иныхъ знатныхъ чипахъ, и жалованы были отъ Государей помъстьями и знаками почестей и Монаршихъ милостей. Все сіе доказывается справками Разряднаго Архива Коллегій Иностранныхъ, съ дълъ Московскаго Архива и родословною Ушаковыхъ».



Описаніе Герба рода Ушаковыхъ: «Въ щитъ, имъющемъ горностаевую вершину, изображена Кияжеская шапка; въ нижней пространной части, въ голубомъ и золотомъ поляхъ, находится дерево дубъ о двухъ кронахъ (вершинахъ), сквозь которые видны проходящія въ лъвую сторопу двъ серебрянныя стрълы.

Щить увънчанъ дворянскимъ шлемомъ и короною; наметъ на щитъ золотой, подложеный голубымъ; по сторонамъ щита поставлены два вонна, держащіе въ рукахъ по одному конью». Заимствовано изъ подлиниаго документа.



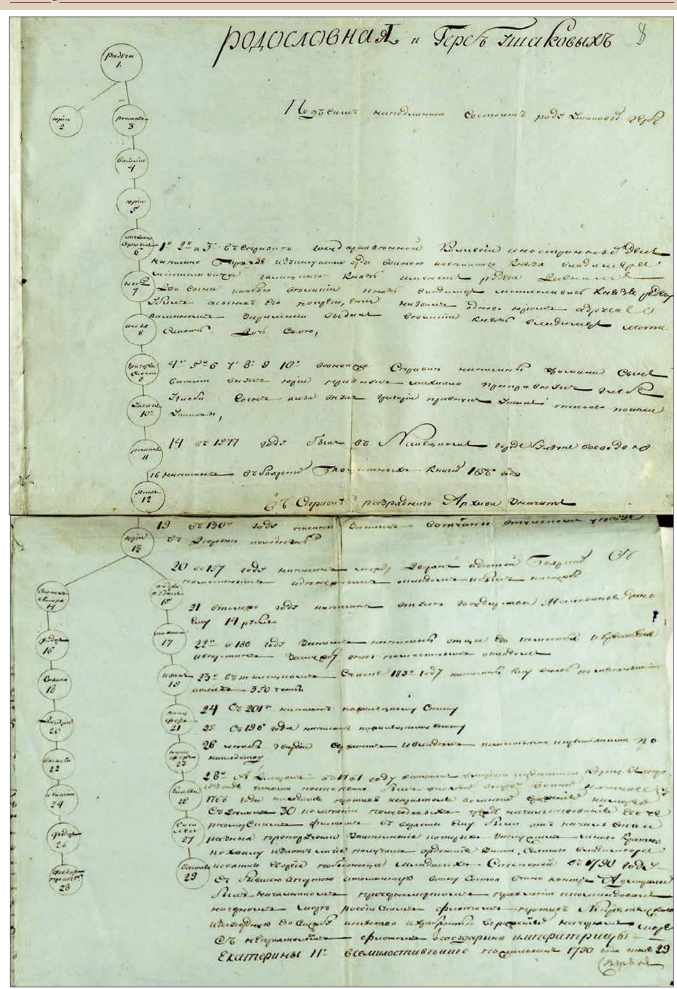
Описание герба рода Ушаковых. ГАТО. Ф.161. Оп.1. Д.1323. Л. 2.

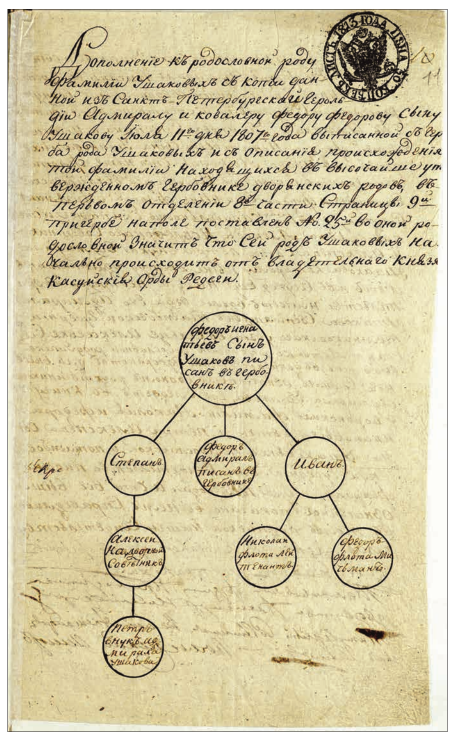
чин вице-адмирала. В 1798— 1800 годах император Павел I назначил выдающегося флотоводца командующим российскими военно-морскими силами в Средиземном море. Задачей Ф. Ф. Ушакова была поддержка на море действий войск антифранцузской коалиции. Во время Средиземноморского похода 1798—1800 годов, при создании греческой Республики Семи Островов

Турции, Ушаков проявил себя как талантливый флотоводец, искусный политик и дипломат, милосердный христианин и благодетель освобожденных им народов.

При взятии острова Корфу командующий поступил премудро: он обратился письменным воззванием жителям островов — православным грекам, призывая их содействовать в «низвержении под протекторатом России и несносного ига» безбожни-

ков-французов. Ответом была вооруженная повсеместная помощь населения. Как ни сопротивлялись французы, наш десант решительными действиями освободил острова Цериго, Занте и Кефалонию. 18 февраля 1799 года, в 7 часов пополуночи, начался штурм считавшегося неприступным Корфу — на следующий день крепость пала. Ф. Ф. Ушаков сошел на берег, «торжественно встреченный народом, не знавшим границ своей радости и восторга, и отправился в церковь для принесения Господу Богу благодарственного молебствия ... А 27 марта, в первый день Святой Пасхи, адмирал назначил большое торжество, пригласивши духовенство сделать вынос мощей угодника Божиего Спиридо-Тримифунтского. Народ собрался со всех деревень и с ближних островов» [9]. Капитан-лейтенант Егор Метакса, участник тех событий, писал: «Русские и здесь доказали, что истинная храбрость сопряжена всегда с человеколюбием, что победа венчается великодушием, а не жестокостью, и что звание воина и христианина должны быть неразлучны» [10]. Адмирал, как полномочный представитель России, не поступаясь своими христианскими убеждениями, обеспечил «мир, тишину и спокойствие». За победу при Корфу император Павел I произвел Федора Ушакова в полные адмиралы. Это была последняя награда, полученная им от своих государей. В то же время в Северной Италии русские под предводительством славного Александра Суворова громили «непобедимую» армию французов. Суворов просил адми-





Дополнение к родословной адмирала Ф.Ф. Ушакова. 1815 г. ГАТО. Ф.161.Оп.1. Д.1323. Л. 11.

рала Ушакова оказывать ему всемерную поддержку с юга. И два великих сына России, находясь в теснейшем взаимодействии, били французских республиканцев на суше и на море. Русские моряки и десантники взяли город Бари, где отслужили благодарственный молебен у мощей святителя Николая Чудотворца,

затем Неаполь и 30 сентября 1799 года вошли в Рим. Неаполитанский министр Мишуру восторженно писал адмиралу Ушакову: «За 20 дней небольшой русский отряд возвратил моему государству две трети королевства. Конечно, не было другого примера подобного события: одни лишь русские войска могли совершить такое

чудо. Какая храбрость! Какая дисциплина! Какие кроткие, любезные нравы! Здесь боготворят их, и память о русских останется в нашем отечестве на вечные времена» [11]. В 1800 году эскадра Ф. Ф. Ушакова вернулась в Севастополь.

Адмирал Ушаков был благочестивым, глубоко верующим человеком, похожим на своего дядю. На его кораблях был установлен строгий порядок. Корабли носили имена святых и христианских праздников. Как отца родного, любили его моряки. Перед боем он обычно напутствовал своих моряков-подчиненных: «Идя в бой, читайте 26, 50 и 90 псалмы, и вас не возьмет ни пуля, ни сабля!» [12] Вот потому-то, видимо, и не имел легендарный адмирал ни одного поражения за свою боевую блистательную военную карьеру.

\*\*\*

В апреле 1804 года адмирал Ф. Ф. Ушаков, предъявив герб, обратился к Александру I с прошением о внесении герба рода Ушаковых в Общий Гербовник. В прошении он указывал: « ... из рода моего Ушаковых многие служили всероссийскому престолу службы в разных чинах и жалованы от государей вотчинами ... вступя в службу Вашего Императорского Величества и безвременно оную продолжая с отличностями России Отечеству моему известными достиг чина адмирала и других монарших милостей удостоен ... Дабы высочайшим вашего Императорского величества Указом повелено было сие мое прошение с доказательствами в Герольдии принять и герб рода моего Ушаковых с изъяснением происхождения от

Князя Косуйския орды Редеги внесть в Гербовник» [13].

В июне 1807 года Федору Федоровичу по его просьбе из Герольдии в Москве была выдана копия родового герба, внесенного в VIII часть высочайше утвержденного Гербовника.

Герб рода Ушаковых представлял из себя щит, по сторонам которого поставлены два воина, державшие в руках по копью. «В щите, имеющем горностаевую вершину, изображена Княжеская шапка; в нижней пространной части, в голубом и золотом полях, находится дерево дуб (символ крепости и силы) о двух кронах, сквозь которые видны проходящие в левую сторону две серебряные стрелы. Щит увенчан дворянским шлемом и короною; намет на щите золотой, подложенный голубым» [14].

В Государственном архиве Тамбовской области хранятся копия с герба рода Ушаковых, выданная по просьбе адмирала 11 июля 1807 года как «происходящему из сего рода» из Санкт-Петербургской герольдии с приложением Сенатской печати, и копия с описания герба в Высочайше утвержденном Гербовнике дворянских родов [15]. В документе сказано: «Ушаковы Российскому престолу служинаместниками, воеводами и в иных знатных чинах и жалованы были от государей поместьями и знаками почестей и монарших милостей» [16]. Огромный интерес представляет поколенная роспись рода Ушаковых, из которой следует, что «сей род Ушаковых изначально происходит от владетельного князя Касуйской орды Редеги»; адмирал —

потомок великого князя в 19 колене [17].

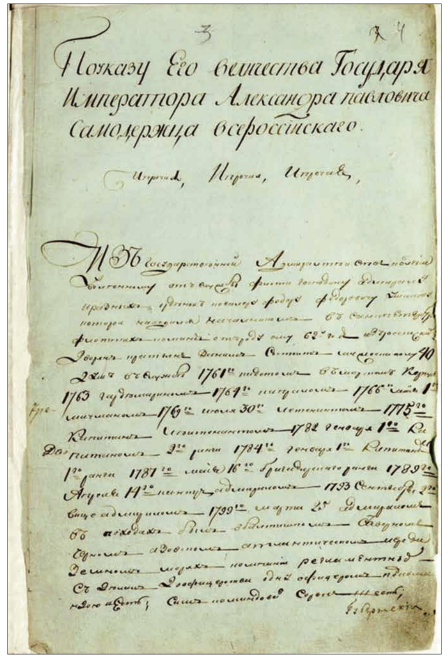
Замечательным предком адмирала был его родной дядя, преподобный Феодор Санаксарский (в миру Иван Игнатьевич Ушаков; 1718—1791). Он родился и вырос в том же сельце Бурнаково, отсюда в юности ушел служить в лейб-Преображенский полк, затем, с позволения императрицы Елизаветы Петровны был уволен от службы и ушел в Александро-Невский монастырь, где принял монашеский постриг в 1748 году. В 1764 году он стал настоятелем Санаксарского монастыря.

\*\*\*

Драгоценным свидетельством заслуг Ф. Ф. Ушакова перед Отечеством и престолом является его послужной список, выданный по указу «Его Величества Государя Императора Александра Павловича, Самодержца Всероссийского» из Государственной Адмиралтейской коллегии, хранящийся в Государственном архиве Тамбовской области [18]. В документе, датированном 1801 годом, описано продвижение по службе, военные кампании и сражения, в которых Ушаков участвовал за 40 лет службы, перечислены награды и отличия «за ревностное усердие к службе, искусство ... успешность в военных подвигах, храбрость и мужество» - ордена Святого Владимира IV, III и II степеней, Святого Георгия Победоносца IV и II степеней, Святого Александра Невского, Святого Иоанна Иерусалимского, золотой с алмазами меч с надписью «Остров Корфу – адмиралу Ушакову», золотая медаль «Федору Ушакову, российских морских сил главному начальнику, мужественному освободителю Итаки» и др. [19] \*\*\*

19 декабря 1806 года Ушаков подал на имя царя прошение об отставке — фактически он никакой службы уже не нес, хотя в свои 62 года чувствовал себя бодрым и крепким. 17 января 1807 года Александр I повелел: «Балтийского флота адмирал Ушаков по прошению за болезнью увольняется от службы с ношением мундира и полным жалованием» [20].

В 1809 отставной «адмирал и кавалер» поселился в деревне Алексеевка Темниковского уезда Тамбовской губернии, в трех верстах от Санаксарско-Рождество-Богородичного мужского монастыря, основателем которого в 60-х годах XVIII века был его родной дядя Иван Ушаков – преподобный Феодор Санаксарский. В Записке 1-й «О земле Тамбовской» от 20 апреля 1809 года он писал: «Для пребывания моего купил я в Тамбовской губернии в Темниковской округе землю в сельце Алексеевке 160 десятин, на ней поселены 7 дворов крестьян, между которыми построил я себе хижину, где желаю провести последние дни мои жизни ... . Жительство мое состоит в пустынном месте, окруженном полями ... » [21]. Скромная усадьба – каменный двухэтажный дом «монастырской архитектуры «, кирпичная конюшня, деревянный каретный сарай, погреб с ледником, большой фруктовый сад, огород – стала прибежищем последних десяти лет его жизни. «Я не живу роскошно, потому и не имею ни в чем нужды, и еще уделяю бедным», – писал Федор Федорович [22]. Бескорыстие Ушакова прояви-



Послужной список адмирала Ф.Ф. Ушакова. 1807 г. ГАТО. Ф. 161. Оп. 1. Д.1323 .Л. 4-7.

лось в пожертвованиях. Когда среди дворянства России был организован сбор пожертвований в пользу русской армии во время франко-русской войны 1805—1807 годов, Ушаков в декабре 1806 года передал в фонд пожертвования две тысячи рублей (при средней сумме пожертвований среди российского дворянства в несколько десятков рублей), пять медных полевых пушек и алмазный челенг (перо на шляпу), пожалованные ему султаном Селимом

III. Челенг был возвращен Ушакову по приказу Александра I.

Газета «Московские ведомости» № 57 19 июля 1811 года опубликовала известие из Тамбова о пожертвованиях адмирала Ф. Ф. Ушакова:

«Его превосходительство господин адмирал и кавалер Федор Федорович Ушаков пожертвовал в пользу Тамбовского дворянского училищного корпуса единовременно денег тысячу рублей, почему Управление непременно обя-

занностью почитает таковой благотворительный поступок, истинную любовь к общему благу доказующий, делать сие известным всей почтенной публике».

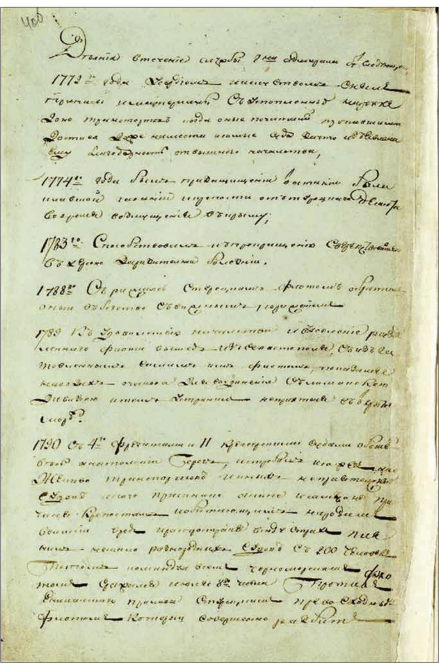
По сведениям 1812 года, за ним числилось 118 крепостных душ мужского пола. Не имея своей семьи, он воспитывал осиротевших племянников сыновей своего младшего родного брата Ивана и оказывал милость всем, кто обращался к нему за помощью. Из Дополнения к родословной от февраля 1815 года следует, что племянники адмирала, дети его родного брата Ивана, служили на флоте: Николай – «лейтенант и кавалер ... в гвардейском экипаже», Федор — «флота мичман ... в 15-м корабельном экипаже». Сын брата Степана Алексей – надворный советник, сын Алексея Петр, внучатый племянник Ф. Ф. Ушакова, «которому отроду одиннадцать лет и в службу еще никуда не определен», «жительство имеет в доме деда его адмирала ... в сельце Алексеевке». Всех их «в оную родословную следует поместить ... в доказательство дворянства» для внесения «в книгу дворянских фамилий по Ярославской и Тамбовской губерний» [23].

В 1812 году для обсуждения мероприятий по борьбе с войсками Наполеона Тамбовское губернское дворянское собрание пригласило Ф. Ф. Ушакова, отмечая в письме к нему от 17 июля 1812 года следующее: «Долговременная опытность службы Вашей и отличное усердие Ваше перед престолом Российской державы, Вами доказанные, да подадут в присутствии всего дворянства твердые способы к ревностным под-

вигам на пользу общую подвинуть всех к благодетельным пожертвованиям и да вдохнут они готовность в сердце каждого из дворян принять службу к спасению Отечества» [24].

В июле 1812 года состоялись выборы начальника внутреннего ополчения Тамбовской губернии. Было выставлено 8 кандидатур. Из 312 выборщиков 291 отдал свой голос за кандидатуру Ф. Ф. Ушакова. Но он не смог принять пост начальника ополчения по состоянию здоровья. Сохранился подлинник письма адмирала с благодарностью за избрание: «За избрание меня губернским начальником над новым внутренним ополчением по Тамбовской губернии, за благосклонное доброе обо мне мнение и за честь сделанную приношу всепокорнейшую благодарность. С отличным усердием и ревностью желал бы я принять на себя сию должность и служить Отечеству ... за болезнью и великой слабостью здоровьем принять ее на себя ... никак не в состоянии и не могу. Посему и прошу ... избрать кого за благо рассуждено будет, другого. Прошу также верить, что я действительно, будучи ныне при совершенной старости лет, находясь в болезни и всегдашней, по летам моим, великой слабости здоровья, должности понесть и в Тамбовское сословие дворянства явиться не могу» [25].

«Не отчаивайтесь, — писал адмирал Ушаков в 1812 году, — сия грозныя бури обратятся к славе России. Вера, любовь к Отечеству и приверженность к престолу восторжествуют. Мне немного остается жить, не страшусь смерти, желаю только увидеть новую славу



Послужной список адмирала Ф.Ф. Ушакова. 1807 г. ГАТО. Ф. 161. Оп. 1.Д. 1323. Л. 4-7.

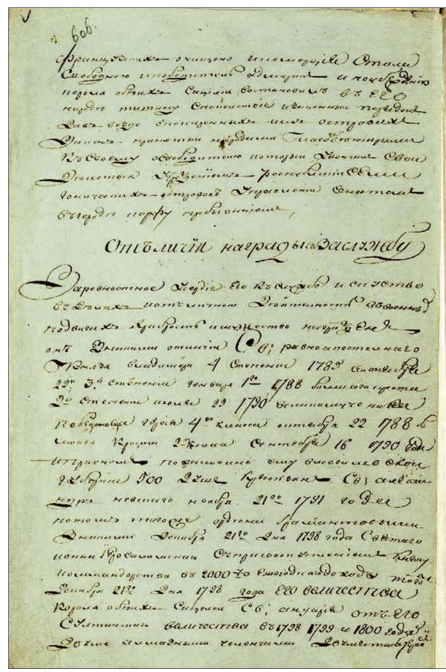
любезного Отечества!..»

В 1812 году Ф. Ф. Ушаков внес две тысячи рублей на приобретение обмундирования для 1-го Тамбовского пехотного полка. На средства Федора Федоровича и проточерея Темниковской соборной Преображенской церкви Асинкрита Иванова в городе Темникове был открыт госпиталь для раненых, участников боевых действий. В Государственном архиве Тамбовской области хранится донесение

темниковского уездного предводителя дворянства тамбовскому губернатору о пожертвовании Ф. Ф. Ушаковым 540 рублей на содержание и лечение больных солдат:

«15 января 1813 года. Имею честь Вашему Превосходительству донести. Его высокопревосходительство господин адмирал и кавалер Ф. Ф. Ушаков представил сумму ... 540 рублей для продовольствия больных военнослужащих.

Темниковский предводитель



Послужной список адмирала Ф.Ф. Ушакова. 1807 г. ГАТО. Ф. 161. Оп. 1. Д. 1323. Л. 4-7.

дворянства Александр Никифоров» [26].

В апреле 1813 года Ф. Ф. Ушаков пожертвовал в помощь пострадавшим в Отечественную войну 1812 года практически все имевшиеся у него деньги. В письме оберпрокурору Синода А. Н. Голицыну он писал: « ... на основании учреждения сохранной казны при объявлении моем августа 27 1803 года взнесено мною императорского вос-

питательного дома в Санкт-Петербургский опекунский совет государственными ассигнациями двадцать тысяч рублей ... из которых с того времени ни капитальной суммы, ни процентов на оную нисколько не получал ... Я давно имел желание все сии деньги без изъятия раздать бедным, нищей братии, не имущим пропитания, и ныне, находя самый удобнейший и вернейший случай исполнить мое же-

лание, пользуясь оным по содержанию вышеозначенного объяснения в пожертвование от меня на вспомоществование бедным, не имущим пропитания» [27]. На средства отставного адмирала и протоиерея Асинкрита Иванова в 1813 году в Темникове было открыто первое в Тамбовской губернии духовное училище.

По окончании войны адмирал пожертвовал «разоренным людям» свой банковский капитал — двадцать тысяч рублей с процентами. Так отозвалась его душа на великую народную боль.

Прославленный адмирал всю жизнь «к вере отцов своих оказывал чрезвычайную приверженность». Адмирал Ушаков скончался в своем имении 2 октября 1817 года. Метрическая выпись из соборной кни-Спасо-Преображенского монастыря содержит запись о смерти Ф. Ф. Ушакова: умер «натуральною болезнию», исповедован и приобщен протоиереем Асинкритом. «Адмирал и разных орденов кавалер Федор Федорович Ушаков погребен соборне ... подле сродника его из дворян, первоначальника обители сия иеромонаха Феодора по фамилии Ушакова же» в Санаксарском монастыре. Спустя несколько лет иеромонах Нафанаил писал об Ф. Ф. Ушакове архиепископу Тамбовскому Афанасию: «Оный адмирал Ушаков ... знаменитый благотворитель Санаксарской обители по прибытии своем из С.-Петербурга около восьми лет вел жизнь уединенную в собственном своем доме, в своей деревне Алексеевке, расстояние от монастыря через лес версты три ... по воскресеньям и праздничным дням приезжал для

богомоления в монастырь ... а в Великий пост живал в монастыре в келье ... всякую продолжительную службу с братией в церкви выстаивал неукоснительно, слушая благоговейно. В послушаниях же в монастырских ни в каких не обращался, но по временам жертвовал от усердия своего значительным благотворением, тем же бедным и нищим творил всегдашние милостивые подаяния в всепомощи. В честь и память благодетельного имени своего сделал в обитель в Соборную церковь дорогие сосуды, важное Евангелие и дорогой парчи одежды на престол и на жертвенник ... Препровождал остатки своих дней крайне воздержанно и окончил жизнь свою, как следует истинному христианину и верному сыну святой Церкви» [28].

«Вы его знали как великого флотоводца, мы его знали как великого милосердца и благотворителя», — писали местные газеты после его смерти. Он ушел из жизни с молитвой и не отягощенный никаким богатством.

В «Русском вестнике», издаваемом Сергеем Глинкой, в 1817 году было помещено

«Известие о кончине Адмирала Федора Федоровича Ушакова». Его современник из Пензы со скорбью писал о смерти адмирала: «К душевному сожалению всех тех, которые уважают славу и добродетели знаменитых соотечественников, 1 октября сего 1817 года скончался Адмирал Федор Федорович Ушаков. Хотя жизнь его посвящена была трудам и службе на морях, но он дожил до 74 лет ... Получа отставку, Адмирал Ушаков поселился в поместье ... После деятельной жизни сердце, животворное Верою, любит наслаждаться уединеньем. Кто жил для пользы общественной, тому приятно в преклонные лета жить с самим собою и с Богом. Вот для чего покойный Адмирал для жительства своего избрал деревню, близкую к святой обители». Верно подметил современник это стремление у многих пожилых людей, изведавших суеты деятельной общественной жизни. Однако Ушаков, уединив себя, не стал затворником. Его дом был открыт для всех жаждущих помощи, для ищущих успокоения, для бедных и убогих.

го своего дела, он снова проявил высокий талант Человека и Гражданина. Современник отмечал это в «Русском вестнике»: «Уклоняясь от светского шума, Ушаков не удалил сердца своего от ближнего. С какой ревностью служил он некогда Отечеству, с таким же усердием спешил доставлять помощь тем, которые прибегали к нему». Вначале Ушаков считал, что уединился, отошел от мирских дел целиком, и усердно молился. Это истовое моление было замечено всей братией монастыря» [29].

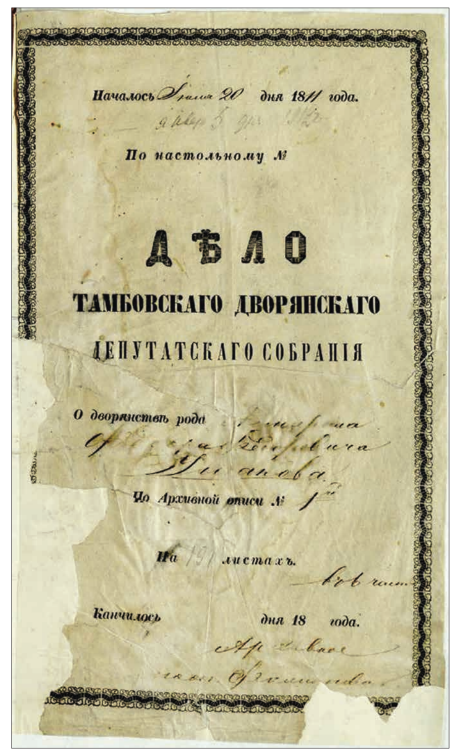
«Тамбовские губернские ведомости» писали, что у могилы адмирала в Санаксарском монастыре часто бывают почитатели разных чинов и званий, молятся за упокой его щедрой души.

Когда наступили времена гонений на Русскую Православную Церковь, Санаксарский монастырь, где упокоился Федор Федорович, был закрыт. Часовня, выстроенная над могилой адмирала, была до основания разрушена, честные его останки в 1930-е годы осквернены безбожниками.

коения, для бедных и убогих. В годы Великой Отечествен-Здесь, в отдалении от прежне- ной войны 1941 — 1945 го-



Бой Мстислава с Редедей. Радзивилловская летопись. Нач. XIII в.



Дело Тамбовского дворянского депутатского собрания о дворянском роде адмирала Ф. Ф. Ушакова. 1812 г. ГАТО. Ф. 161. Оп. 1. Д. 1323.

Федоровича Ушакова была вспомянута, его имя, наряду с именами святых благоверных князей-воинов Александра Невского и Димитрия Дон-СКОГО, ВДОХНОВЛЯЛО К ПОДВИГУ защитников Родины. Указом Президиума Верховного Сове-

дов воинская слава Федора та СССР от 3 марта 1944 года был учрежден флотоводческий орден Ушакова I и II степеней, присуждаемый за военное искусство офицерам ВМФ, а также медаль Ушакова, которой награждались за мужество и отвагу матросы и солдаты, сержанты и старшины, прапор-

щики и мичманы ВМФ.

Медаль Ушакова продолжает состоять в системе государственных наград Российской Федерации. Тогда же, в 1944 году, возник вопрос о месте погребения адмирала Ушакова. Была создана государственная комиссия, которая произвела раскопки на территории Санаксарского монастыря и вскрытие могилы адмирала Ушакова у стены соборного храма. Честные останки Федора Федоровича оказались нетленны, что было отмечено в соответствующем документе комиссии. В 1991 году Санаксарский монастырь был возвращен Русской Православной Церкви. Почитание святого праведника год от года возрастает. На его могиле служатся панихиды, многочисленные паломники: духовенство, монашествующие, благочестивые миряне, среди которых часто можно видеть воинов-моряков, – приходят поклониться Феодору Ушакову, ревностному служителю Отечества и народа Божиего, явившему собою великий пример воинской доблести, милосердия и христианского благочестия. 5 августа 2001 года адмирал Ушаков был канонизирован Русской Православной Церковью как местночтимый святой Саранской и Мордовской епархии. Торжественное богослужение прошло в Санаксарском монастыре. Деяние о его канонизации указало: «Сила его христианского духа проявилась не только славными победами в боях за Отечество, но и в великом милосердии, которому изумлялся даже побежденный им неприятель ... милосердие адмирала Феодора Ушакова покрывало всех» [30].

«Российский флот, боголюбивое Российское воинство обрели небесного предстателя и ходатая перед Престолом Божиим о многострадальном Отечестве нашем» [31].

10 октября 2004 года Архиерейским Собором Русской Православной Церкви адмирал Ушаков и его дядя Феодор Санаксарский были канонизированы в общецерковном масштабе. Память святого воина праведного Феодора Ушакова совершается 2 (15) октября. Феодор Ушаков почитается как святой покровитель российского военно-морского флота (с 2000 года) и стратегических военно-воздушных сил (с 2005 года). 6 августа 2006 года в Саранске Святейший Патриарх Московский и всея Руси Алексий освятил построенный во имя святого праведного воина Феодора Ушакова Феодоровский кафедральный собор и совершил в нем первую Божественную литургию.

Митрополит Смоленский и Калининградский Кирилл, ныне Святейший Патриарх Московский и всея Руси, так выразился об Ушакове: « ... Удивительная личность, удивительный человек. Он канонизирован, конечно, за святость жизни в первую очередь. Но его доблесть, его подвиги нельзя оторвать от всей его жизни ... » [32].

11 июня 2012 года в Тамбов из Санаксарского Рождество-Богородичного мужского монастыря Саранской епархии Мордовской митрополии прибыла святыня — ковчег с частицей святых мощей святого праведного воина Феодора Ушакова. Святыня была встречена на пристани Набережной рукава реки Цны города Там-

бова.

Перед ковчегом со святыми мощами и иконой праведного воина Феодора Ушакова епископ Тамбовский и Мичуринский Феодосий совершил молебен. Затем крестным ходом святыни были доставлены в Казанский мужской монастырь на вечное хранение и открыты для всеобщего поклонения.

## Г.А. Абрамова, главный научный сотрудник ТОГБУК ТОКМ, заслуженный работник культуры РФ

[1] Житие святого праведного воина Федора Ушакова // Скаловский Р.К. Жизнь адмирала Ф.Ф. Ушакова. СПб., 2006. С. 323.

[2] Скаловский Р.К. Жизнь адмирала Ф.Ф. Ушакова. СПб.,2006. С.320.

[3] Сергеев-Ценский С.Н. Флот и крепость. М., 1975. С.156.

[4] ГАЯО. Ф. 197, оп.1, д.781, л.14.

[5] Скаловский Р.К. Жизнь адмирала Ф.Ф. Ушакова. СПб.,2006. С. 34.

[6] Адмирал Ушаков: письма, записки. М., 2004. С.8

[7] Житие святого праведного воина Федора Ушакова. // Скаловский Р.К. Жизнь адмирала Ф.Ф. Ушакова. СПб., 2006. С. 312.

[8] Там же.

[9] Житие святого праведного воина Федора Ушакова. // Скаловский Р.К. Жизнь адмирала Ф.Ф. Ушакова. СП6,2006. С.223.

[10] Там же. С.317-318

[11] Житие святого праведного воина Федора Ушакова. // Скаловский Р.К. Жизнь адмирала Ф.Ф. Ушакова. СПб., 2006. С.321.

[12] Электронный ресурс// URL: http://pravoslavnayadrujba.ru/ viewtopic.php?id=1410

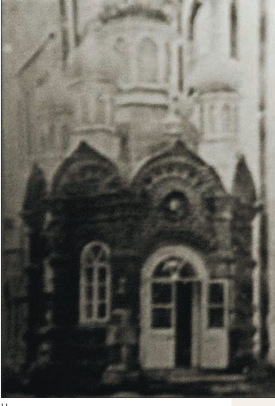
[13] Электронный ресурс// URL: http://temnikov-city.ru/index/gerb\_roda\_knjazej\_ushakovykh/0-161

[14] Общий гербовник дворянских родов Российской империи. Ч.8. С.9 Электронный ресурс // URL: http://gerbovnik.ru/arms/1099.html

[15] [15]ГАТО. Ф.161.Оп.1.Д.1323, л.2, 2 об.

[16] Там же.

[17] ГАТО. Ф.161.Оп.1,Д.1323,л.7 об.-8. [18] ГАТО. Ф.161.Оп.1,Д.1323,л. 4-7.



Часовня на могиле адмирала Ф.Ф. Ушакова. Санаксарский монастырь. Фото начала XX века. Разрушена в 1930-е гг.

[19] ГАТО. Ф.161.Оп.1,Д.1323,л. 4-7.

[20] Адмирал Ушаков: письма, записки. М., 2004. С.434.

[21] РГИА. Ф. 1486. Оп. 21. Д. 1859. Л. 3, 3 об.

[22] Скаловский Р.К. Жизнь адмирала Ф.Ф. Ушакова. СПб.,2006. С.225.

[23] ГАТО. Ф.161.Оп.1.Д.1323. Л.1106. [24] ГАТО. Ф.161. Оп.38. Д.2. Л. 163.

[25] ГАТО. Ф.161. Оп.1,Д. 1417. Л.70 [26] ГАТО. Ф.4,Д. 93.Л.18.

[27] Адмирал Ушаков: письма, записки. М., 2005. С. 439.

[28] Житие святого праведного воина Федора Ушакова. // Скаловский Р.К. Жизнь адмирала Ф.Ф. Ушакова. СПб.,2006. С.324.

[29] Электронный ресурс// URL: http://www.rulit.me/books/zhurnal-nash-sovremennik-8-read-330567-41. html

[30] Электронный ресурс// URL: http:// www. hronotop2012.narod. ru/index/0-4

[31] Там же

## К 30-летию со дня кончины архиепископа Михаила (Чуба)



В 2015 году исполнилось 30 лет со дня кончины архиепископа Тамбовского и Мичуринского Михаила (Чуба).

Будущий архиепископ Михаил родился 18 февраля 1912 года в семье диакона Андрея Трофимовича Чуба, служившего в храме в честь Божией Матери «Всех скорбящих Радость» в Царском Селе, ныне город Пушкин Ленинградской области. Впоследствии отец его был рукоположен во пресвитера к Константино-Еленинскому храму в Царском Селе, в котором прослужил около 20 лет. Все детские воспоминания архиепископа Михаила связаны с этим храмом, который он полюбил с первых лет своей жизни. Воспитание в духовной атмосфере определило и дальнейшее направление жизни и деятельности будущего епископа. У него рано появилась любовь к молитве (с детства он наизусть знал акафист Божией

Матери), любовь к уединению, к чтению святоотеческих творений, которые стали постоянными спутниками его жизни.

Среднее образование получил в первой трудовой школе Царского (позднее Детского) Села. С 1933 по 1935 год работал библиотекарем-переводчиком во Всесоюзном институте растениеводства в Пушкине. В 1935 год вместе с родителями был выслан в административном порядке в Казахстан. После ссылки в конце 1930-х тодов получил возможность проживать с родителями в городе Рыбинске. Заочно обучался в институте иностранных языков, который окончил в 1940 году. Способности к языкам владыка Михаил унаследовал от своих родителей и особенно от матери, которая знала несколько европейских языков. Сам архиепископ Михаил владел французским, немецким и английским, знал другие европейские языки, а также древнееврейский.

В годы Великой Отечественной войны Михаил Андреевич преподавал иностранный язык в танковом училище в городе Рыбинске. Он был удостоен правительственных наград, в частности медалей «За победу над Германией в Великой Отечественной войне 1941—1945 гг.», «За доблестный труд в Великой Отечественной войне 1941—1945 гг.» [1].

В 1947 году поступил в Ленинградскую Духовную академию, где сблизился с известным патрологом профессором А.И. Сагардой, который оказал большое влияние на формирование его богословских интересов. М.А. Чуб с увлечени-

ем изучал духовное наследие священномученика Мефодия Олимпского (Патарского; ум. ок. 311). Исследование и богословское осмысление его творений стало делом всей жизни владыки Михаила.

В 1950 году окончил Ленинградскую Духовную академию со степенью кандидата богословия за сочинение «Святой Мефодий Олимпийский. Его жизнь, творения и богословие». 11 июня 1950 года епископом Лужским Симеоном (Бычковым) рукоположен во диакона целибатом, а 12 июня того же года — во пресвитера к академическому храму во имя апостола и евангелиста Иоанна Богослова.

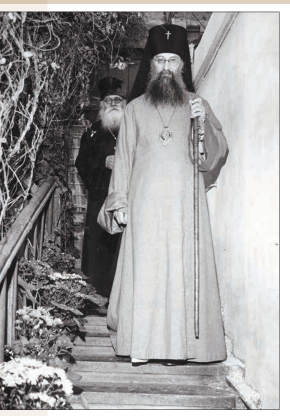
По окончании Академии был оставлен преподавателем общей церковной истории в семинарии. Впоследствии он преподавал различные предметы, но особым признанием коллег и студентов пользовались его академические лекции по истории Древней Церкви, которые он начал читать в 1953 году, став доцентом ЛДА по кафедре патрологии. В библиотеке МДА хранится труд отца Михаила, который является первой (машинописной) публикацией трудов святителя Мефодия Патарского, извлеченных из славянского сборника его творений, хранящегося в Государственной публичной библиотеке в СПб. Для сравнения отец Михаил привлек еще более 15 рукописей. Этот труд в 1967 году архиепископ Михаил подарил ныне заслуженному профессору МДА К.Е. Скурату с памятной надписью: «Соратнику по патрологическим занятиям от автора». Отец Михаил был одним из академических наставников будущего Святейшего Патриарха Алексия II, который в эти годы обучался в АДА.

Отец Михаил становится одним из сподвижников митрополита Ленинградского и Новгородского Григория (Чукова), рекомендовал который Святейшему Патриарху Алексию для включения в состав различных комиссий и делегаций. В своей автобиографии архиепископ Михаил писал: «С 1953 г. по настоящее время выполняю различные поручения патриархии, связанные с работой в отделе внешних церковных сношений и с участием в различных комиссиях» [2]. В частности, 3 января 1953 г. митрополит в своей телеграмме рекомендовал направить в Финляндию «по делу о нестроениях в Никольском приходе в Финляндии и затруднениях в Валаамском монастыре» священника Михаила Чуба и протоиерея Медведского. Патриарх Алексий направил соответствующее ходатайство в Совет по делам Русской Православной Церкви. В сентябре 1945 г. митрополит Григорий посетил Финляндию, после чего взял на себя управление русскими православными общинами и монастырями в этой стране. Владыка Михаил посвятил возвращению Никольского прихода в Хельсинки специальную статью в ЖМП [3]. Постановлением Святейшего Патриарха Алексия и Священного Синода от 16 октября 1953 года доценту ЛДА священнику Михаилу Андреевичу Чубу определено быть епископом Лужским, викарием митрополита Ленинградского и Новгородского по управлению Патриаршими приходами в Финляндии. 4 декабря 1953 года митрополитом Ленинградским и Новгородским Григорием (Чуковым) пострижен в монашество с тем же именем, только теперь в честь Архистратига Михаила, и возведен в сан архимандрита. 13 декабря того же года хиротонисан во епископа Лужского, викария Ленинградской епархии. Ему же было поручено управление Патриаршими приходами в Финляндии. Хиротонию совершали: митрополит Ленинградский и Новгородский Григорий (Чуков), архиепископ Херсонский и Одесский Никон (Петин); епископы: Таллинский и Эстонский Роман (Танг), Костромской и Галичский Иоанн (Разумов). В своей речи при наречении архимандрит Михаил сказал: «Я не искал высокого сана, которым вы готовы облечь меня по избранию Святейшего Патриарха и Священного Синода Русской Православной Церкви. Правда, я всегда, с раннего детства, стремился к тому, чтобы служить Господу Иисусу Христу, служить Святой Церкви. Однако мне казалось, что это мое стремление осуществляется наилучшим образом здесь — в духовной школе, в священнослужении в иерейском сане, в занятиях над любимыми книгами и рукописями» [4]. Епископ Михаил был первым архиереем, окончившим возрожденные духовные школы.

14 декабря 1953 года Патриарх Алексий в своем дневнике записал: «Вернулись из Ленинграда Епископ Иоанн и Архиепископ Никон. Там в воскресенье вчера состоялась хиротония Архимандрита Михаила (Чуб) Ленинградскому

дневниках Патриарха Алексия имя епископа Михаила встречается достаточно часто. С уважением и глубокой любовью относился епископ Михаил к Предстоятелю Русской Церкви. В начале 1954 г. он направил Патриарху поздравление с новым годом и Рождеством, называя Патриарха «любимым отцом и молитвенником».

Епископ Михаил управлял Патриаршими приходами в Финляндии до 11 ноября 1954 года. В Финляндии он побывал три раза [6]. Исполняя это послушание, епископ Михаил много сделал для престарелых иноков Валаамской обители. Как великую святыню, хранил он поднесенный ими в знак благодарности за проявленную заботу образ преподобного Серафима Саровского, написанный на части камня, освященного тысячедневной молитвой преподобного [7]. Летом 1954 года в связи с возобновлением гонений на Церковь митрополит Григорий (Чуков) выступил с резко критикующей действия властей речью перед учащимися Ленинградской Духовной академии и отправил соответствующее письмо в Совет по делам Русской Православной Церкви. Под давлением властей 11 ноября 1954 года Священный Синод принял решение об освобождении его от управления Псковской епархией и от настоятельства в Псково-Печерском монастыре; одновременно было принято решение «освободить епископа Лужского Михаила от поручения по приходам Патриархии в Финляндии с переименованием его епископом Старорусским в помощь Митрополиту во Епископа Лужского» [5]. В по управлению Новгородской



епархией» [8]. 1 февраля 1955 года епископ Михаил был освобожден от преподавания в Академии и назначен епископом Вяземским с временным управлением Смоленской епархией.

Епископ Михаил ходатайствовал перед Святейшим Патриархом Алексием о предоставлении возможности завершить курс лекций в Академии. Как он сам вспоминал впоследствии, грустно было, не окончив чтения годичного круга лекций, оставлять академическую кафедру, хотя и ради кафедры святительской. Ходатайство было удовлетворено. В апреле 1955 года епископ Михаил утвержден епископом Смоленским и Дорогобужским.

Одним из важных направлений служения владыки Михаила было участие в различмежконфессиональных встречах. В 1956 году в Москве проведена православно-англиканская конференция. Епископ Михаил возглав-

православную сторону, англиканскую делегацию архиепископ Йоркский А. Рамсей. Участники конференции обсудили вопросы вероучительного авторитета Священного Писания и Предания, Вселенских Соборов, таинств, почитания святых, а также вопрос о границе между догматом и теологуменом [9].

В ноябре 1956 года Патриарх Алексий намеревался направить епископа Михаила в США как представителя Московского Патриархата для участия в суде по вопросу о соборе в Нью-Йорке, который оспаривал Митрополичий округ во главе с митрополитом Леонтием (Туркевичем). Однако поездка не удалась из-за трудностей с получением визы.

С 1957 по 1959 год епископ Михаил был заместителем председателя ОВЦС митрополита Николая (Ярушевича). С 1 августа 1957 по 5 марта 1959 года одновременно со Смоленской он управлял Берлинской и Германской епархией. 15 августа 1957 года Германское благочиние было выделено из Среднеевропейского состава Экзархата и вновь было преобразовано в самостоятельную епархию, а правящему архиерею, которым стал епископ Михаил, был возвращен титул Берлинский и Германский [10]. Зная в совершенстве немецкий язык, епископ Михаил два раза выезжал в ГДР и один раз в Западный Берлин, он сумел усилить епархию таким образом, что она из вчерашнего благочиния превратилась в центр Среднеевропейского Экзархата, что произошло в 1960 году В марте 1958 года Совет по делам религий обратился в комиссию по выездам за рубеж

при ЦК КПСС с просьбой разрешить двухнедельную поездку епископа Михаила в Германию (ГДР и ФРГ) «для ознакомления на месте с церковным состоянием в епархии и для практического проведения в жизнь планов патриархии по возвращению раскольнических карловацких приходов в юрисдикцию МП» [11]. Одновременно епископ Михаил выполнял и другие послушания, связанные с деятельностью ОВЦС. Так, 29 августа 1957 года Патриарх Алексий записал в дневнике о том, что его посетил епископ «сопровождающий Михаил, коптов, вернувшихся сегодня из Киева».

С 10 по 23 сентября 1957 года епископ Смоленский и Дорогобужский Михаил сопровождал Святейшего Патриарха Алексия во время его поездки в Болгарию в связи с торжествами, посвященными 80-летию освобождения Болгарии от турецкого ига. 17 сентября в древнем Рыльском монастыре епископ Михаил совершил всенощное бдение и произнес проповедь, посвященную значению подвига святых [12]. 19-20 сентября епископ Михаил совершил всенощное бдение и литургию в софийском храме святого Николая Московского Патриархата. Обе службы сопровождались проповедями о значении праздника [13]. Подробный отчет о поездке, как отмечает в своем дневнике Патриарх Алексий, по прибытии в Одессу составил епископ Михаил [14]. Летом 1958 года епископ Михаил посетил Ламбетскую конференцию Англиканской Церкви [15].

28 мая 1958 года Совет по делам Русской Православной Церкви информировал ЦК

КПСС о договоренности Московской Патриархии с Всемирным Советом Церквей о встрече их представителей в начале августа 1958 года в Амстердаме (Голландия). Говорилось, что Московская Патриархия предполагает послать на эту встречу делегацию в составе митрополита Николая, епископа Смоленского Дорогобужского Михаила (Чуб Михаил Андреевич), члена отдела внешних сношений Московской Патриархии Буевского Алексея Сергеевича переводчика Патриархии Алексеева Виктора Сергеевича. Заведующий отделом пропаганды и агитации ЦК КПСС Л. Ильичев поддержал ходатайство Карпова, и ЦК разрешил посылку делегации [16].

9 августа 1958 года в Утрехпроизошел (Голландия) первый официальный контакт между Московской Патриархией и Всемирным Советом Церквей. В своем докладе епископ Михаил отметил: «Однако и теперь Церковь располагает в этой области (общественно-политической) сильным орудием моральной санкции, имея возможность высказывать по тому или иному поводу свое одобрение или неодобрение тем или иным явлениям окружающей жизни. Такие высказывания не остаются без влияния на волю верующих чад Русской Православной Церкви, а это влияние, в свою очередь, может иметь свои плодотворные последствия вовне. Используя эти возможности, наша Церковь никогда не пропускает случая изложить свою точку зрения, когда это необходимо» [17]. Заявление о возможности моральной оценки деятельности власти было весьма смелым

по тем временам, а если учесть недавние споры вокруг соответствующего принципа в Основах социальной концепции Русской Православной Церкви, то и по нынешним.

13 мая 1958 года епископ Михаил произнес актовую речь в Московской Духовной академии, посвященную 40-летию восстановления Патриаршества. «Наше восстановленное Патриаршество доказало свою полную жизнеспособность и активность ликвидацией многочисленных расколов, раздиравших церковный организм еще совсем недавно. Наш Русский Патриарший престол, украшенный подвигами блаженно почивших Святейших познакомился с другим под-Патриархов Тихона и Сергия и ныне возглавляемый Его Святейшеством, Святейшим Патриархом Алексием, пользуется заслуженным признанием Владыку, который стоял посре-

и авторитетом среди предстоятелей, иерархов, клириков и мирян всего православного мира» [18], – отметил епископ Михаил.

Будучи Смоленским епископом, владыка Михаил высоко ценил такого известного подвижника прошлого века как игумен Никон (Воробьев), который предыдущим архиереем был направлен в захудалый город Гжатск (ныне Гагарин). В 1956 году епископ Михаил возвел его в сан игумена. Владыка дал рекомендацию для поступления в МДС Алексею Ильичу Осипову, увидев в юноше будущего замечательного богослова.

В эти годы епископ Михаил вижником - архиепископом Симферопольским Лукой. Владыка Михаил вспоминал: «Я переступил порог и увидел



дине кабинета. Руки его беспомощно шарили в воздухе: он, очевидно, пытался сыскать затерявшиеся кресло и стол. Я назвал себя и услышал низкий, твердый голос, который совершенно не согласовывался с позой хозяина дома: «Здравствуйте, Владыко. Я слышу Ваш голос, но не вижу Вас. Подойдите, пожалуйста». Мы обнялись. Завязалась беседа. Его интересовала и моя служба, и где я учился, кто были мои учителя. Во время разговора он встал и включил огромную мощную лампу позади часов с прозрачным циферблатом. Явно напрягаясь, сам разглядел время. Я и потом замечал: все, что только мог, он делал сам. Слепота не подорвала его волю и не разрушила яркости восприятия: когда я спросил, видит ли

еще какие! В цвете». 11 марта 1961 года Патриарх Алексий написал письмо новому председателю Совета по делам Русской Православной Церкви, в котором речь шла о новых епископских назначениях, и в частности говорилось: «Относительно Епископа Михаила (Чуб) я бы думал так: ввиду необходимости (о чем и он, вероятно, знает) уволить его от управления Ижевской Епархией <..> пока – нет ему назначения. Впрочем, о нем у меня был бы к Вам разговор о том, нельзя ли его командировать в Берлин, где он известен с неплохой стороны...».

он сны, Владыка ответил: «О,

Однако за границу владыку отправлять не стали, новое руководство Совета по делам Русской Православной Церкви начало проводить жесткую линию по отношению к архиереям и Церкви в целом. Уполномоченный по делам Русской Православной Церкви по Тамбовской области Зверев писал впоследствии о епископе Михаиле: «Известно, что за время его работы в Смоленской и Ижевской епархиях он зарекомендовал себя как реакционно настроенный, допустивший много случаев нарушения Советского Законодательства о культах» [19].

29 марта 1961 года епископ Михаил побывал у Патриарха Алексия, который не считал возможным в этот период его полноценное назначение новую епархию. Патриарх Алексий записал в своем дневнике: «Преосвященный Михаил, бывший Ижевский, направляем его в Тамбов в помощь болящему архиепископу Иоасафу». Владыка Иоасаф, по сведениям местного уполномоченного, болел «закупоркой вен, в 1959 году было кровоизлияние в мозг». С 1959 года он почти не служил и не посещал уполномоченного [20].

Епископ Михаил был назначен временно управляющим Тамбовской епархией. 19 апреля 1961 года он прибыл в Тамбов, затем ездил в Ижевск за вещами, а также в Саратов. 11 июня 1961 года умер архиепископ Лука (Войно-Ясенецкий), и епископу Михаилу было поручено возглавить отпевание святителя. Вскоре после похорон крымского владыки он с докладом о похоронах приехал в Москву. Он долго рассказывал Патриарху Алексию о громадных толпах народа, запрудивших улицы вокруг здания Крымской епархии, о длившемся всю ночь многолюдном прощании в Симферопольском кафедральном соборе, о слезах прихожан, о том, как на всем пути от собора до кладбища люди порывались взять гроб на руки.

В мае 1961 года сменился и уполномоченный по делам Русской Православной Церкви по Тамбовской области, им стал А.И. Зверев. Согласно принятому на Архиерейском Соборе Русской Православной Церкви в июле 1961 года новому «Положению об управлении Русской Православной Церковью» вся хозяйственная и административная власть в приходе переходила от настоятелей храмов к церковным исполнительным органам.

Еще 13 января 1960 года Центральный Комитет партии принимает постановление, имеющее непосредственное отношение к законодательной области - «О мерах по ликвидации нарушений советского законодательства о культах». Нарушением закона объявлялось строительство и покупка домов, привлечение «новых слоев населения» в лоно Церкви; благотворительная деятельность (куда попала и помощь приходам И монастырям); «недемократичные» принципы управления церковными общинами; выступления некоторых священнослужителей, которые «внушают в своих проповедях верующим необходимость воспитывать детей в религиозном духе, приучать их молиться...».

Эти документы были приняты и проводились в жизнь под лозунгом восстановления «ленинской социалистической законности» и, по сути, возвращали Церковь в ситуацию конца 30-х годов. Религиозным организациям запрещалась какая бы то ни было благотворительная деятельность; без разрешения Совета запрещалось не только открывать духовные



учебные заведения и издавать религиозную литературу, но и созывать религиозные съезды и совещания; все церковнослужители, а не только приходское духовенство, облагались подоходным налогом.

Требование власти провести церковную реформу было удовлетворено. Вопрос об изменении Положения об управлении Церковью был основным вопросом Архиерейского Собора в июле 1961 года. Была принята новая редакция Положения, согласно которой «настоятель храма осуществляет духовное руководство прихожан, наблюдает за благолепием и уставностью богослужений, за своевременным и тщательным удовлетворением религиозных нужд прихожан». Иначе говоря, священник становился в положение «наемного работника» у общины верующих.

Принятое постановление правительства и инструкция Совета по существу ориентировали уполномоченных на осуществление функций надзора, контроля за деятельностью религиозных организаций. Основную свою задачу уполномоченные должны были видеть в «ограничении влияния церкви на население».

10 июля 1961 года епископ Михаил разослал всем настоятелям храмов циркуляр, в котором подробно изложил суть нового положения об управлении Церковью.

В нем разъяснялось, что настоятели отныне будут осуществлять лишь духовное руководство приходом, совершать богослужения и выполнять требы по заказу верующих.

В циркуляре подчеркивалась особая ответственность за деятельность прихода, мирян, и

прежде всего лиц, избранных в исполнительный орган. Во всех церковных общинах через епархиальное управление летом 1961 года были изъяты печати и штампы, которыми раньше владели настоятели церквей. Владыка Михаил сумел найти пути сопротивления давлению властей. Он часто объезжал храмы епархии и всегда во время своих поездок совершал богослужения [21]. Уполномоченный по Тамбовской области отмечал: «Очень печется о тех приходах, где нет священников или они больны. Ставит вопрос об использовании заштатных священников, но в этом ограничивается <..> В отличие от прошлого епископа старается показать себя скромным. Так, зарплату себе установил в 100 руб. в месяц (епископ Иоасаф получал 10000 в старых деньгах) <..> Внимательно следит

за доходами церквей и там, где они малы, старается как-то помочь». Епископу Михаилу удалось восстановить четыре из шести ранее существовавших благочиннических округов. Несмотря на сопротивление уполномоченного, епископ Михаил увольнял от служения недостойных священников. Так, 5 июля 1961 года он уволил «на-Иоанно-Предтеченстоятеля ской церкви Ивана Конина за пьянку и пребывание в вытрезвителе». Из чего уполномоченный сделал вывод, что епископ «стремится подобрать кадры с меньшими пороками» [22].

В связи со своей неуступчивостью властям 16 ноября 1962 года епископ Михаил был переведен на Ставропольскую и Бакинскую кафедру. 25 февраля 1965 года он был возведен в сан архиепископа. С 27 февраля 1968 года — архиепископ Воронежский Липецкий. Как отмечали уполномоченные Совета по делам религий, «в период службы в Ставрополе и Воронеже проявлял тенденции экстремизма». 11 октября 1972 года состоялось его новое назначение, на этот раз на Вологодскую и Великоустюжскую кафедру. С 3 сентября 1974 года и до конца своей жизни он вновь управлял Тамбовской и Мичуринской кафедрой. Скончался владыка Михаил 25 апреля 1985 года.

15 мая 2005 года в Тамбове силами Тамбовской епархии и администрации Тамбовской области была организована конференция, посвященная 20-летию со дня кончины архиепископа Михаила. прошла в здании Тамбовской духовной семинарии, которая преобразована решением Священного Синода из

духовного училища в апреле 2005 года. Открыл конференцию епископ Тамбовский и Мичуринский Феодосий (Васнев) [23], который поделился своими воспоминаниями встречах с владыкой и его трудах. Протоиерей Борис Даниленко, директор Синодальной библиотеки Московского Патриархата, в своем докладе «Архиепископ Михаил (Чуб) архипастырь, богослов, интеллектуал» обозрел все стороны служения владыки, который благословил будущего протоиерея Бориса на путь церковного служения. Основываясь на данных тамбовских архивов, подробно осветил деятельность архиепископа Михаила С.А. Чеботарев; служению архиепископа Михаила в 1950-1962 гг. посвятил свой доклад автор настоящей статьи. Проректор Тамбовской духовной семинарии Лозовский А.Г. представил деятельность владыки Михаила как исследователя наследия святителя Мефодия Патарского. Особой живостью отличался доклад протоиерея Владимира Кленина, который рассказал о личных качествах владыки, его доброте, смирении, основываясь на личных воспоминаниях. Выступавшие отмечали необходимость публикации многочисленных трудов владыки Михаила, которые в виде рукописей хранятся в Синодальной библиотеке, куда был передан личный архив владыки.

> Диакон Димитрий Сафонов, преподаватель Московской православной духовной академии кандидат исторических наук, кандидат богословия

[1] Автобиография архиепископа Михаила (Чуба) // Чеботарев С. А. Тамбовская епархия 40-60 гг. XX века. Тамбов, 2004. С. 339.

[2] Там же.

[3]Епископ Михаил. Никольский храм и приход в Хельсинки // Журн. Моск. Патриархии. 1957. № 3. С. 34-36. (Далее: ЖМП).

[4] ЖМП. 1954. № 1. C. 26.

[5] Алексий, Патриарх Московский и всея Руси. Дневниковые записи. (1950–1955). Машинопись. Т. 2. С. 144. [6] Автобиография архиепископа Михаила (Чуба) // Чеботарев С. А. Тамбовская епархия 40-60 гг. XX века. Тамбов, 2004. С. 339.

[7] Даниленко Б., диакон. Архиепископ Тамбовский и Мичуринский Михаил: некролог // ЖМП. 1985. № 11. C. 48.

[8] ЖМП. 1954. № 12. C. 6.

[9] Резюме собеседований русских православных и английских богословов, принятых на заседаниях 16-23 июля 1956 г. // ЖМП. 1956. № 9. C. 9-34.

[10] Православная Энциклопедия. М., 2002. T. 4. C. 663.

[11] ГАРФ. Ф. 6991. Оп. 1. Д. 1642. Л. 25. (Далее: Государственный архив Российской Федерации).

[12] Отчет о поездке Святейшего Патриарха Алексия с делегацией Русской Православной Церкви в Болгарию 10-23 сентября 1957 г. (Машинопись) / Библиотека Московской Духовной академии.

[13] Там же.

[14] Алексий, Патриарх Московский и всея Руси. Дневниковые записи. Т. 3 (1956–1960). Машинопись. С. 105. [15] ГАРФ. Ф. 6991. Оп. 1. Д. 1642. Λ. 38, 70.

[16] РГАНИ. Ф. 5. Оп. 33. Д. 91. Л. 51. (Далее: Российский Государственный архив новейшей истории)

[17] ЖМП. 1958. № 9. C. 35.

[18] ЖМП. 1956. № 6. C. 77–78.

[19] ГАРФ. Ф. 6991. Оп. 1. Д. 1982. Λ. 12.

[20] Там же. Л. 20.

[21] ГАРФ. Ф. 6991. Оп. 1. Д. 1982. Λ. 12.

[22] ГАРФ. Ф. 6991. Оп. 1. Д. 1982. Λ. 13–14.

[23] Ныне митрополит Тамбовский и Рассказовский



Девпетер Ввикам нкона Божней Матерн. XIX в. Спасо-Преображеникнй кафедральный собор города Тамбова

