# THE SECTION OF THE PARTY OF THE

Официальное издание Тамбовской митрополии. Основано в 1861 году.

## TAMEOS GRUE BELONOS TI

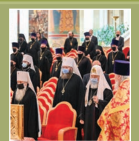
Nº 6 (162) 2021



Митрополит Феодосий возглавил работу секции на XXVII Международных образовательных чтениях С. 8



Встреча чудотворного образа Казанской Вышенской иконы Божией Матери © 10



Митрополит Феодосий принял участие в работе пленума Межсоборного присутствия © 16





Престольный праздник в Вознесенском женском монастыре города Тамбова



Вручение Премии имени архиепископа Луки



1нтертекстуальность в первом слово святителя Феофана Затворника о пожарах в Тамбовской губернии



Учение древней Церкви о Лице Иисуса Христа



## 

Возобновлен в 2008 году



Официальное издание Тамбовской митрополии. Тамбовский епархиальный духовно-просветительский журнал Печатается по благословению Высокопреосвященнейшего ФЕОДОСИЯ, митрополита Тамбовского и Рассказовского Основан в 1861 году святителем Феофаном Затворником

Одобрен Синодальным информационным отделом: свидетельство № 130 от 05.07.2011 г.

### СОДЕРЖАННЕ

| DELLYRING | ЮННЫЙ СОВЕТ: |  |
|-----------|--------------|--|
|           |              |  |

Председатель— митрополит Тамбовский и Рассказовский ФЕОДОСИЙ (ВАСНЕВ)

Протоиерей Игорь ГРУДАНОВ, секретарь Тамбовской епархии, заведующий Отделом религиозного образования, катехизации и миссионерства

Священник Михаил ЛИПУНЦОВ, референт Информационно- издательского отдела Тамбовской епархии

Екатерина НАЛИТОВА, заведующая Информационноиздательским отделом Тамбовской епархии

#### РЕДАКЦИЯ:

Главный редактор: митрополит Тамбовский и Рассказовский ФЕОДОСИЙ (ВАСНЕВ)

Заместитель главного редактора: О.Ю. ЛЕВИН

Технический редактор: священник Виктор ПОЗДНЯКОВ

Редактор, корректор: Е.А. НАЛИТОВА

#### **УЧРЕДИТЕЛЬ**

Религиозная организация «Тамбовская Епархия Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)»

#### АДРЕС РЕДАКЦИИ, ИЗДАТЕЛЯ:

392002, г.Тамбов,

ул. Набережная/А.Бебеля, 80/2, Тамбовское епархиальное управление

Тел.: +7 (4752) 71-84-99, Факс: +7 (4752) 75-99-83,

E-mail: admin@eparhia-tmb.ru

www.eparhia-tmb.ru

Дата выхода в свет: 5.07.2021 г.

#### Отпечатано:

ООО «Тамбовский полиграфический союз» 392000, г. Тамбов,

Моршанское шоссе, 14A Тел. 8 (4752) 53-26-27 E-mail: info@tps68.ru

www.tps68.ru Тираж 500 экз. Цена свободная

| нз жизні | ТНИ | POI | 0/HF |
|----------|-----|-----|------|
|----------|-----|-----|------|

| День тезоименитства митрополита Феодосия                                                                                                 | 2                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| Митрополит Феодосий возглавил работу секции на                                                                                           |                     |
| XXVII Международных образовательных чтениях                                                                                              | 3                   |
| Делегация Тамбовской епархии приняла участие в открытии XXIX Международных образовательных чтений                                        | 4                   |
| Митрополит Феодосий принял участие в расширенном заседании                                                                               |                     |
| Тамбовской областной Думы                                                                                                                | 6                   |
| Божественная литургия в день памяти апостола и евангелиста Иоанна Богослова                                                              | 7                   |
| День памяти святителя Николая Чудотворца                                                                                                 | 8                   |
| Проводы ковчежца с частицей мощей святой блаженной Матроны Московской                                                                    | 9                   |
| Встреча чудотворной Вышенской иконы Божией Матери                                                                                        | 10                  |
| Епископ Скопинский и Шацкий Питирим и настоятельница Свято-Успенского Вышенского монастыря игумения Вера посетили Тамбовскую епархию     | 12                  |
| Тамбовская духовная семинария получила свидетельство о государственной                                                                   |                     |
| аккредитации образовательной деятельности                                                                                                | 14                  |
| Ректор Тамбовской духовной семинарии встретился с представителями Учебного комитетс                                                      | 14                  |
| Состоялось подписание договора о международном сотрудничестве между                                                                      |                     |
| Тамбовской духовной семинарией и Минской духовной академией                                                                              | 15                  |
| Митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий принял участие в работе пленума Межсоборного присутствия Русской Православной Церкви      | 16                  |
| Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл наградил митрополита Феодоси орденом Иннокентия, митрополита Московского и Коломенского | <sub>ія</sub><br>18 |
| Заседание по развитию православного образования и воспитания в дошкольных образовательных организациях                                   | 19                  |
| Божественная литургия в Иоанно-Предтеченском монастыре поселка Трегуляй                                                                  | 20                  |
| Установка креста и купола на храм в честь Архангела Михаила в селе Беломестная Криуша                                                    | 22                  |
| Божественная литургия в Знаменском храме рабочего поселка Знаменка                                                                       | 23                  |
| Престольный праздник в Вознесенском женском монастыре города Тамбова                                                                     | 24                  |
| Архиерейское служение в день памяти святителя Луки                                                                                       |                     |
| в Покровском соборе города Тамбова                                                                                                       | 26                  |
| Митрополит Феодосий принял участие во вручении Премии                                                                                    |                     |
| имени архиепископа Луки                                                                                                                  | 27                  |
| Божественная литургия в Неделю 7-ю по Пасхе,                                                                                             |                     |
| святых отцов I Вселенского Собора                                                                                                        | 28                  |
| Епископ Зарайский Константин и митрополит Феодосий                                                                                       | 00                  |
| осмотрели святыни града Тамбова                                                                                                          | 30                  |
| Из жизни Мичуринской епархии                                                                                                             | 32                  |
| Из жизни Уваровской епархии                                                                                                              | 34                  |
| пр жизни питолилин                                                                                                                       |                     |

#### 

Митрополит Тамбовский и Рассказовский ФЕОДОСИЙ.
Интертекстуальность в первом слове святителя Феофана Затворника о пожарах в Тамбовской губернии 36 Епископ Христофор (Смирнов).
Учение древней Церкви о Лице Иисуса Христа 42

1-я страница обложки — встреча чудотворной Вышенской иконы Божией Матери

2-я страница обложки — престольный праздник в Вознесенском женском монастыре города Тамбова

3-я страница обложки— святитель Николай Мирликийский. Икона, XIX в.

4-я страница обложки — Казанский мужской монастырь города Тамбова

Мнение редакции не всегда совпадает с мнением авторов публикаций



#### **День тезоименитства митрополита Феодосия**

16 мая, в Неделю святых жен-мироносиц, в день памяти преподобного Феодосия, игумена Киево-Печерского (1074), который является небесным покровителем митрополита Тамбовского и Рассказовского Феодосия, глава митрополии совершил Божественную литургию в Спасо-Преображенском кафедральном соборе города Тамбова.



За богослужением молились настоятельница Вознесенского женского монастыря города Тамбова игумения Тавифа (Ковылова) с сестрами обители.

По окончании Божественной литургии был совершен молебен преподобному Феодосию Киево-Печерскому с крестным ходом вокруг Спасо-Преображенского собора.

После отпуста было возглашено уставное многолетие в честь дня тезоименитства митрополита Тамбовского и Рассказовского Феодосия.

От лица духовенства епархии Его Высокопреосвященство поздравил протоиерей Игорь Груданов.

По завершении богослужения глава Тамбовской митрополии обратился к верующим с архипастырским словом.

3



## Митрополит Феодосий возглавил работу секции на XXVII Международных образовательных чтениях

Председателем конференции был митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий, кандидат богословия, ректор Тамбовской духовной семинарии; сопредседателями — архиепископ Михаил (Донсков) (РПЦЗ); В.Г. Леонтьев, председатель научно-богословской секции Российского философского общества РАН, президент Фонда помощи делу преподобного Сергия Радонежского.

Митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий выступил с докладом: «Преподобный Серафим Саровский и его наставления о духовной жизни (к 30-летию второго обретения мощей святого)».

Информационно-издательский отдел ТЕ 19 мая в Красном зале Храма Христа Спасителя в Москве в рамках XXIX Международных Рождественских образовательных чтений «Александр Невский: Запад и Восток, историческая память народа» состоялась конференция «Наследие святых отцов в жизни семьи и общества».





## **Депегация Тамбовской епархии приняла участие в открытии XXIX Международных образовательных чтений**

17 мая в концертном зале «Крокус Сити Холл» в Москве состоялось торжественное пленарное заседание, посвященное открытию XXIX Международных образовательных чтений «Александр Невский: Запад и Восток, историческая память народа».



В работе чтений приняли участие митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий и епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген, а также представители Уваровской и Мичуринской епархий Тамбовской митрополии.

Пленарное заседание по благословению председателя Чтений Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла возглавил председатель Оргкомитета Чтений, председатель Синодального отдела религиозного образования и катехизации митрополит Екатеринбургский и Верхотурский Евгений.

На церемонии в концертном зале «Крокус Сити Холл» присутствовали: заместитель начальника Управления Президента РФ по общественным

A.B. Журавский, проектам Федерального руководитель агентства по делам национальностей И.В. Баринов, заместитель председателя Совета Федерации ФС РФ А.В. Яцкин, заместитель председателя Государственной Думы ФС РФ П.О. Толстой, заместитель министра просвещения Д.Е. Грибов, заместитель министра науки и высшего образования РФ Н.А. Бочарова, заместитель мэра Москвы в Правительстве Москвы по вопросам региональной безопасности и информационной политики А.Н. Горбенко.

В зале находились иерархи Русской Православной Церкви — члены Священного Синода и Высшего Церковного Совета, главы митрополий и епархиальные архиереи; представители Православных Поместных Церквей, члены Межрелигиозного совета России, представители дипломатических ведомств, главы регионов, ректоры и представители российских и зарубежных вузов, педагоги, общественные и научные деятели.

Митрополит Евгений приветствовал собравшихся. Хор и участники Чтений пропели тропарь Пасхи, после чего было показано видеообращение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла к участникам Чтений. В видеообращении Его Святейшества прозвучали слова, раскрывающие важнейшие направления церковно-общественного соработничества.

По завершении официальной части состоялся праздничный концерт.

Пресс-служба Патриарха Московского и всея Руси









#### Митрополит Феодосий принял участие в расширенном заседании Тамбовской областной Думы

21 мая в Большом зале областной администрации на заседании с отчетом о результатах деятельности администрации области за 2020 год перед депутатами областной Думы выступил глава администрации области А.В. Никитин.



В мероприятии приняли участие митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий, епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий, епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген.

На заседании, которое прошло под председательством Е.А. Матушкина, присутствовали руководители областных органов власти, первые лица муниципальных образований, представители ветеранских и молодежных организаций.

В своём выступлении губернатор подробно остановился на достижениях региона в 2020 году, а также определил приоритеты развития Тамбовской области на 2021 год.



#### Божественная питургия в день памяти апостола и евангелиста Иоанна Богослова

21 мая, в день памяти апостола и евангелиста Иоанна Богослова, митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий совершил Божественную литургию в храме в честь святителя Николая, архиепископа Мир Ликийских, чудотворца.

Его Высокопреосвященству сослужили клирики епархии: протоиерей Андрей Махоренко, священник Михаил Липунцов, диакон Константин Полозов.

По завершении литургии и праздничного славления глава Тамбовской митрополии обратился к прихожанам с архипастырским словом.





#### **День памяти святителя Николая Чудотворца**

22 мая, в день празднования перенесения мощей святителя Николая Чудотворца из Мир Ликийских в Бари (1087), митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий совершил Божественную литургию в храме в честь святителя Николая Чудотворца села Воронцовка Токаревского района, а накануне — всенощное бдение в верхнем храме Спасо-Преображенского кафедрального собора города Тамбова, один из престолов которого освящен в честь святого.



За литургией пел хор Тамбовской духовной семинарии.

За богослужением молились заместитель главы администрации Тамбовской области Астафьева Н.Г., начальник Управления образования и науки по Тамбовской области Котельникова Т.П., прихожане храма.

По завершении Литургии и праздничного славления глава Тамбовской митрополии обратился к прихожанам с архипастырским словом.



## Проводы ковчежца с частицей мощей святой блаженной Матроны Московской

23 мая, в Неделю 4-ю по Пасхе, митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий в сослужении духовенства совершил Божественную литургию и возглавил проводы ковчежца с частицей мощей святой блаженной Матроны Московской в Спасо-Преображенском кафедральном соборе города Тамбова.

За богослужением молились настоятельница Вознесенского менского менастыря города Тамбова игумения Тавифа (Ковылова) с сестрами обители, жители города.

По окончании Божественной литургии был совершен молебен святой блаженной Матроне Московской с крестным ходом вокруг Спасо-Преображенского собора.

По завершении богослужения глава Тамбовской митрополии обратился к верующим с архипастырским словом.





#### Встреча чудотворной Вышенской иконы Божией Матери

24 мая в Вознесенском женском монастыре города Тамбова состоялась торжественная встреча чудотворной Вышенской иконы Божией Матери, по традиции принесенной из Успенского Вышенского женского монастыря Рязанской митрополии. Торжество возглавил митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий.



В Тамбов святыню доставили епископ Скопинский и Шацкий Питирим и настоятельница Свято-Успенского Вышенского монастыря Скопинской епархии игумения Вера (Ровчан).

Во встрече святыни также приняли участие духовенство, монашествующие, прихожане монастыря и храмов Тамбова и области.

После встречи чудотворной Вышенской иконы Божией Матери митрополит Феодосий и епископ Питирим в со-

служении духовенства Тамбовской епархии совершили Божественную литургию в соборном храме Вознесенского женского монастыря города Тамбова.

За богослужением молились настоятельница Вознесенского женского монастыря игумения Тавифа (Ковылова) с насельницами обители.

После отпуста было возглашено уставное многолетие в честь тезоименитства Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

Перед чудотворной иконой Божией Матери был также совершен молебен.

По окончании богослужения глава Тамбовской митрополии поздравил всех с праздником Пасхи Христовой и подарил икону святителя Питирима Тамбовского епископу Скопинскому и Шацкому Питириму.









#### Епископ Скопинский и Шацкий Питирим и настоятельница Свято-Успенского Вышенского монастыря игумения Вера посетили Тамбовскую епархию



24 мая Тамбовскую епархию посетили епископ Скопинский и Шацкий Питирим (Творогов) и настоятельница Свято-Успенского Вышенского монастыря Скопинской епархии игумения Вера (Ровчан).

По окончании литургии и праздничного молебна перед чудотворным образом Пресвятой Богородицы представители Скопинской епархии осмотрели соборный храм Вознесенского монастыря, а также храм в честь иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость», в котором в настоящее время ведутся реставрационные работы.

Затем делегация посетила Спасо-Преображенский федральный собор. В заключение визита высокие гости посетили Тамбовскую духовную семинарию, где им были продемонстрированы учебные аудитории, конференц-зал и актовый зал, оснащенные современным мультимедийным интерактивным оборудованием, позволяющим осуществлять прямые трансляции и поддерживать онлайн- и офлайн-конференции, а также библиотека, епархиальное древлехранилище, трапезная, рекреационная зона и тренажерный зал.

Во время визита епископа Питирима и игумению Веру сопровождал митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий.





## Ректор Тамбовской духовной семинарии встретился с представителями Учебного комитета



24 мая митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий, ректор Тамбовской духовной семинарии, провел в семинарии встречу с представителями Учебного комитета: игуменом Адрианом (Пашиным), ученым секретарем Совета Московской духовной академии, и священником Михаилом Легеевым, преподавателем Санкт-Петербургской духовной академии.

В мероприятии также принял участие первый проректор Тамбовской духовной семинарии священник Виталий Щербаков.

#### Тамбовская духовная семинария получила свидетельство



## о государственной аккредитации образовательной деятельности

В соответствии с приказом Федеральной службы по надзору в сфере образования и науки от 14 мая 2021 г. на основании успешного прохождения аккредитационной экспертизы Религиозной организации — духовной образовательной организации высшего образования «Тамбовская духовная семинария» выдано Свидетельство о государственной аккредитации образовательной деятельности по основным профессиональным образовательным программам:

48.00.00 — теология (высшее образование — бакалавриат);

48.00.00 — теология (высшее образование — магистратура).

Срок действия свидетельства — до  $14\,$  мая  $2027\,$ г.

## Состоялось подписание договора о международном семинарией и Минской духовной академией

27 мая в Москве, в Зале церковных соборов кафедрального соборного Храма Христа Спасителя, был заключен договор о международном сотрудничестве между Тамбовской духовной семинарией и Минской духовной академией.

Договор подписали ректоры духовных вузов — архимандрит Сергий (Акимов) и митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий (Васнев) в присутствии митрополита Минского и Заславского Вениамина (Тупеко), Патриаршего Экзарха всея Белоруссии.

Договор определяет общие условия организации взаимодействия и сотрудничества сторон в образовательной, научно-исследовательской, формационной, издательской, библиотечной и иных сферах деятельности. В рамках взаимодействия духовных учебных заведений предполагается совместная организация научных конференций и методических семинаров, подготовка и издание совместных научных трудов, консультирование и обмен актуальной информацией по направлениям проводимых исследований, совместный доступ к электронным базам и библиотечным ресурсам для студентов и профессорско-преподавательского состава двух вузов.







## Митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий принял участие в работе пленума Межсоборного присутствия Русской Православной Церкви



26 мая в Зале церковных соборов кафедрального соборного Храма Христа Спасителя в Москве под председательством Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла открылся очередной пленум Межсоборного присутствия Русской Православной Церкви.

В мероприятии принял участие митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий.

Пленум начался с молебного пения, совершенного секретарем Патриарха Московского и всея Руси по г. Москве протопресвитером Владимиром Диваковым

Затем Предстоятель Русской Православной Церкви прочитал молитву:

Иисусе «Господи Христе, Боже наш, приими усердное моление наше и благослови благое намерение и дело Преархипастырей, освященных монашествующих пастырей, и мирян на собрание сие сошедшихся, о еже благополучно его начати и беспреткновенно к славе Твоей совершити. Ниспосли им мудрость и разум, о еже Церковь нашу, Тобою ос-

нованную, добре управити и в совершение силою Пресвятаго Твоего Духа успешно произвести.

Твое бо есть, еже миловати и спасати ны, Боже наш, и Тебе славу возсылаем, со Безначальным Твоим Отцем, и Пресвятым и Благим и Животворящим Твоим Духом, ныне и присно и во веки веков».

В состав президиума заседания вошли: митрополит Воскресенский Дионисий, управляющий делами Московской Патриархии, секретарь Межсоборного присутствия; митрополит Ташкентский и **Узбекистанский** Викентий, глава Среднеазиатского митрополичьего округа; митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий; митрополит Крутицкий и Коломенский Павел, Патриарший наместник Московской митрополии; митрополит Волоколамский Иларион, председатель Отдела внешних церковных связей; митрополит Минский и Заславский Вениамин, Патриарший экзарх всея Беларуси.

Святейший Патриарх Кирилл обратился к членам Межсоборного присутствия со вступительным словом.

«Рад, что, несмотря на сложные обстоятельства времени, мы смогли собраться на очередной пленум Межсоборного присутствия. Уже более одиннадцати лет этот совещательный орган, которому нет аналогов в православном мире, помогает Архиерейскому Собору и Священному Синоду, решения, имеющие готовя большое практическое чение в современной жизни Церкви, практически готовя все проходящие у нас Соборы. Вот и сегодня, а также в следующие дни нам предстоит обсудить некоторые проекты текстов для передачи их Архиерейскому Собору, который, Богу содействующу, пройдет в ноябре сего года. Особые слова приветствия обращаю сегодня к тем, кто вошел в состав Межсоборного присутствия со времени нашего последнего пленума в январе 2020 года», сказал Святейший Владыка.

По предложению Его Святейшества участники заседания пропели вечную память почившему члену Межсоборного присутствия протоиерею Димитрию Смирнову.

Затем Святейший Патриарх Кирилл представил рабочую повестку пленума, в ходе которого будут рассматриваться проекты документов, разработанные в комиссиях Межсоборного присутствия и затем вынесенные на предобщецерковное варительное обсуждение: «Положение канонических прещениях и дисциплинарных наказаниях священнослужителей», «О светской трудовой деятельности священнослужителей», «О благословении православных христиан на исполнение воинского долга», «О неприкосновенности жизни человека с момента зачатия».

\* \* \*

Межсоборное присутствие является совещательным органом, содействующим высшей церковной власти Русской Православной Церкви в подготовке решений, касающихся наиболее важных вопросов внутренней жизни и внешней деятельности Русской Православной Церкви.

Межсоборное присутствие призвано к обсуждению актуальных вопросов церковного бытия, в частности относящихся к сфере богословия, церковного права, богослужения, пастырства, миссии, духовного образования, религиозного просвещения, диаконии, взаимоотношений Церкви и общества, Церкви и государства, Церкви и иных конфессий и религий.

Задачей Межсоборного присутствия является предварительное изучение вопросов, рассматриваемых Поместным и Архиерейским Соборами, а также подготовка проектов решений по этим вопросам. Ре-



шения по предложениям Межсоборного присутствия могут приниматься также Священным Синодом.

Межсоборное присутствие является уникальной площадкой, предоставляющей возможность для открытого обсуждения тех вопросов, которые интересны каждому прихожанину.

Состав Межсоборного присутствия утверждается Священным Синодом на четырехлетний период. В настоящий момент в состав Межсоборного присутствия входят 211 человек: 84 архиерея, 75 священников, 2 диакона, 13 монашествующих сестер, 37 мирян и мирянок.

При Межсоборном присутствии образованы специализированные профильные комиссии: Комиссия по богословию и богословскому образованию, Комиссия ПО церковному управлению, пастырству и организации церковной жизни, Комиссия по церковному праву, Комиссия по богослужению и церковному искусству, Комиссия по церковному просвещению и диаконии, Комиссия по организации жизни монастырей и монашества, Комиссия вопросам общественной жизни, культуры, науки и информации.

Пресс-служба Патриарха Московского и всея Руси





## Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл наградил митрополита Феодосия орденом

#### святителя Иннокентия, митрополита Московского и Коломенского



28 мая в Зале церковных соборов кафедрального соборного Храма Христа Спасителя в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл вручил Митрополиту Тамбовскому и Рассказовскому Феодосию в связи с 60-летием со дня рождения орден святителя Иннокентия, митрополита Московского и Коломенского, II степени.

## Заседание по развитию правоспавного образования и воспитания в дошкольных образовательных организациях

2 июня в Конференц-зале Тамбовской духовной семинарии под председательством главы Тамбовской митрополии Высокопреосвященного Феодосия, митрополита Тамбовского и Рассказовского, состоялось заседание координационного совета по развитию православного образования и воспитания в дошкольных образовательных организациях Тамбовской области.

В заседании приняли участие секретарь Тамбовской епархии, заведующий Отделом религиозного образования и катехизации Тамбовской епархии протоиерей Игорь Груданов, и.о. заместителя главы администрации Тамбовской области Н.Г. Астафьева, управления начальник разования и науки Тамбовской области Т.П. Котельникова, ректор ТОГОАУ ДПО «Институт повышения квалификации работников об-T.B. разования» Мирзаева, проректор по научно-методической работе и проектной деятельности ТОГОАУ ДПО «Институт повышения квалификации работников образования» Е.А. Примакова, начальник управления дошкольного образования администрации г. Тамбова Н.А. Полунина, и.о. директора ТОГАДОУ «Центр развития ребенка - детский сад «Возрождение» Л.В. Мирошниченко, заместитель директора по учебно-воспитательной работе ТОГАДОУ «Центр развития ребенка - детский сад «Возрождение» Е.В. Боброва, заместитель заведующего МБДОУ «Детский сад «Семицветик» Т.В. Родионова.

В выступлениях участников совещания была дана характеристика существующего состояния системы духовнонравственного воспитания в дошкольных образовательных учреждениях регионального



и муниципального уровней, а также определены основные направления дальнейшего развития православного дошкольного образования на основе учета требований как церковной, так и светской нормативно-правовой базы.

Особое внимание на совещании было уделено вопросам:

- разработки региональной концепции развития православного образования в детских садах Тамбовской области, включающей организационно-управленческие вариативные модели интеграции православной культуры в образовательно-воспитательный процесс дошкольных образовательных организаций;
- создания непрерывной системы подготовки педагоги-

ческих кадров для реализации православных программ духовно-нравственного воспитания в дошкольных образовательных организациях;

- формирования учебно-методического объединения педагогов дошкольных образовательных организаций;
- создания сетевого учебнометодического ресурса для педагогов и родителей детей дошкольного возраста.
- В заключение совещания митрополит Феодосий выразил признательность участникам совещания за активную работу по духовно-нравственному воспитанию детей и приобщению их к традициям и ценностям православной культуры.



#### Божественная питургия в Иоанно-Предтеченском монастыре поселка Трегуляй

30 мая, в Неделю 5-ю по Пасхе, о самаряныне, митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий совершил Божественную литургию в Иоанно-Предтеченском мужском монастыре пос. Трегуляй Тамбовского района.

Его Высокопреосвященству сослужили настоятель монастыря игумен Пимен (Семилетов), клирики обители священник Александр Попов и иеродиакон Феодосий (Пронин), а также клирики Спасо-Преображенского кафедрального собора города Тамбова протоиерей Андрей Махоренко и диакон Константин Полозов.

По завершении богослужения Его Высокопреосвященство обратился к верующим с архипастырским словом.

Вместе со всей Церковью мы продолжаем праздновать Святую Пасху и прославлять Спа-

сителя, Который Своим Воскресением наполняет наши сердца радостью и надеждой. С Господом нам легче переживать любые трудности. Даже если человека постигла болезнь или он потерял родных и близких, искренняя и горячая вера в Создателя дарит ему осознание того, что и эта боль, и эта разлука – явления временные, преходящие. Воскресший Спаситель обещал своим последователям жизнь вечную в райских обителях и называл Себя не Богом мертвых, но Богом живых. Он победил смерть, все Ему подвластно, и для нас также нет ничего невозможного,

если мы будем «иметь веру хотя бы с горчичное зерно» (Мф. 17, 20). Как сказал апостол Павел, «Все могу в укрепляющем меня Иисусе Христе» (Флп. 4, 13) и «Если Бог с нами, то кто против нас» (Рим. 8, 31).

Нет такой силы, которая могла бы одолеть Бога и сломить дух христианина. Об этом свидетельствуют многочисленные мученики, до конца претерпевшие гонения и в первые века христианства, и в XX столетии в нашем Отечестве. Ни физические трудности, ни искушения, ни нападение неприятеля, ни смерть, ни жизнь, ни Ангелы, ни Начала, ни Силы, ни настоящее, ни будущее, ни высота, ни глубина, ни другая какая тварь не смогли отлучить их от любви Божией во Христе Иисусе, Господе нашем (Рим. 8, 38—39).

В Священном Писании сказано: «Не бойтесь убивающих тело, души же не могущих убить» (Мф. 10, 28). И мученики, и преподобные, и все Божии угодники следовали этому призыву Спасителя. Святой великомученик Пантелеимон отказался перед императором Максимианом принести жертву идолам; святитель Николай Чудотворец бесстрашно остановил казнь невинного человека; преподобный Серафим Саровский кротко перенес побои разбойников; святая благоверная княгиня Иулиания Вяземская бесчестию предпочла смерть от руки своего гонителя — перечислять святых подвижников, не отступивших евангельских ценностей даже под страхом физического уничтожения, можно бесконечно. Господь укреплял их дух, и только на Него они уповали.

По их примеру и мы должны идти по жизни, возлагая все упование на нашего Создателя и, конечно, используя дарованные нам таланты и возможности. Чтобы укрепить наши духовные и физические силы на этом пути спасения, Господь оставил нам благодатные дары Святого Духа, подающиеся в церковных таинствах. Нам остается только как можно чаще прибегать к ним. Главное из церковных таинств, которое доступно нам всегда, — Святая Евхаристия.

В сегодняшнем Евангелии Господь говорит об удивительной беседе с самарянкой. Она пришла к колодцу, где сидел Спаситель в ожидании апостолов. И Христос сказал ей:



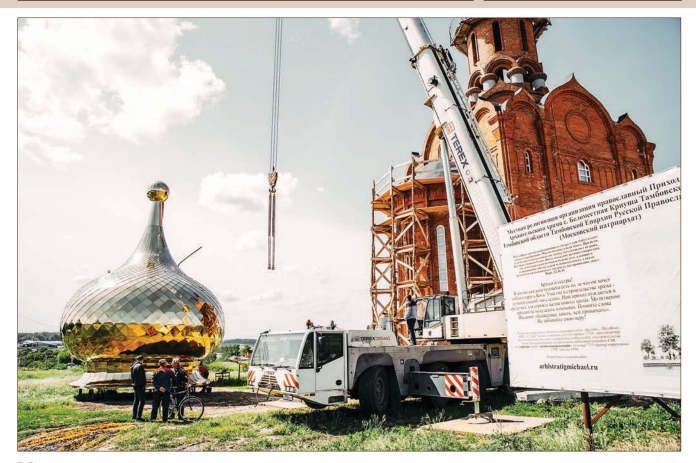
«Кто будет пить воду, которую Я дам ему, тот не будет жаждать вовек» (Ин. 4, 14). Слово Божие настолько тронуло душу этой женщины, что она узнала в Спасителе Мессию и свидетельствовала о Нем перед жителями родного города.

Несмотря на то, что они были самарянами, которых иудеи считали богооступниками и изменниками, благодать Божия коснулась их сердец, и они уверовали, что перед ними «истинно Спаситель мира, Христос» (Ин. 4, 42). Не желая скоро расставаться с Божественным Учителем, они просили Его побыть в их городе, чтобы напитаться глаголами вечной жизни.

Его Высокопреосвященство призвал верующих чаще ходить в храм Божий, чтобы черпать из этого кладезя живую воду, вводящую человека в Царство Небесное. Спаситель, апостолы, учителя Церкви сообщили все, что нам необходимо знать для нашего спасения.

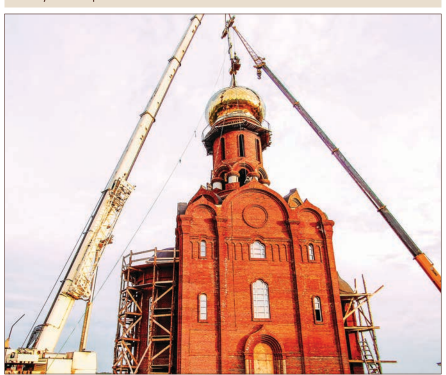
Исповедуя грехи во время таинства Покаяния, мы очищаем свою душу, чтобы она была способна принять благодать Святого Духа, ибо, по слову Священного Писания, «в злохудожную душу не внидет премудрость Божия» (Прем. 1, 4). Страсти и пороки, как тучи, закрывают сердце от лучей Божественного света. Поэтому жизненно важно находить в себе силы бороться и со своими недостатками, которые произрастают у нас внутри, и с тем негативом, который обрушивается на нас извне: из нашего окружения, из интернета, из средств массовой информации. Все это заполняет наше сердце грязью и ведет к вечной погибели, однако христианин не должен увлекаться этим течением мутных вод.

Архипастырь еще раз напомнил, что подлинный Источник жизни — Сам Христос и приобщиться Его Тела и Крови можно, участвуя в Божественной литургии, на которой совершается Бескровная Жертва. Митрополит Феодосий поздравил всех с воскресным днем и пожелал здравия душевного и телесного, помощи Божией на пути спасения.



#### Установка креста и купола на храм в честь Архангела Михаила в селе Беломестная Криуша

3 июня по благословению митрополита Тамбовского и Рассказовского Феодосия в селе Беломестная Криуша Тамбовского района на строящийся храм в честь Архангела Михаила подняли купол и крест.



Освящение креста и купола совершил благочинный 2-го Тамбовского благочиния священник Георгий Бородин. По окончании молебна купол и крест водрузили на здание храма.

Старый храм в селе Беломестная Криуша был разрушен в 1953 году.

В 2018 году Митрополит Феодосий освятил закладной крест на месте строительства нового храма.

Храм возводился трудами В.И. Герасимова — за 3 года были выполнены все общестроительные работы.

Финансовую поддержку при установке купола оказал уроженец села Беломестная Криуша генерал-лейтенант авиации И.И. Хворов.



#### Божественная питургия в Знаменском храме рабочего поселка Знаменка

6 июня, в Неделю 6-ю по Пасхе, праздник святой блаженной Ксении Петербургской, митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий совершил Божественную литургию в храме в честь иконы Божией Матери «Знамение» р.п. Знаменка. Его Высокопреосвященству сослужили настоятель храма священник Александр Алмаев и священник Андрей Сусаков, а также клирики Спасо-Преображенского кафедрального собора города Тамбова.

По заамвонной молитве глава митрополии в сослужении духовенства совершил славление празднику и обратился к верующим с архипастырским словом.

По окончании богослужения митрополит Феодосий в сопровождении благочинного Знаменского благочиния священника Александра Алмаева посетил место восстановления Знаменского храма в р.п. Знаменка, от которого сохранилась колокольня, использовавшаяся в советские годы как водонапорная башня.





#### Престольный праздник в Вознесенском женском монастыре города Тамбова

10 июня, в праздник Вознесения Господня, митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий совершил Божественную литургию в соборном храме Вознесенского женского монастыря города Тамбова.



Его Высокопреосвященству сослужили протоиерей Михаил Ильинский, протоиерей Александр Сарычев, протоиерей Андрей Махоренко, священник Михаил Замкивский, священник Алексий Хвостунков, диакон Константин Полозов и диакон Алексий Колесников.

За богослужением молились настоятельница Вознесенского женского монастыря города Тамбова игумения Тавифа (Ковылова) с сестрами, прихожане храма.

По завершении крестного хода вокруг соборного храма обители глава митрополии обратился к верующим с архипастырским словом.

После трехдневного Воскресения Господь в течение

40 дней пребывал со своими учениками, утверждая их в вере. Евангелие повествует, что Христос неоднократно являлся им в Иерусалиме и в Галилее, входил в горницу с затворенными дверями и вкушал пищу с апостолами, чтобы развеять их сомнения в том, что Он действительно воскрес. Однако ученикам, как и любому человеку, было трудно поверить в событие, которое настолько не соответствовало естественному мировому порядку. Сомнения в Воскресении Спасителя продолжали смущать их, несмотря на то, что они видели, какие дивные чудеса совершал Господь на земле: изгнание бесов, хождение по водам, исцеление больных, слепых и расслабленных. Они также знали, что Христос может воскрешать мертвых, но продолжали надеяться, что Он избавит иудейский народ от власти римлян. Они даже спрашивали, не в сие ли лето Господь восстановит царство Израильское. Осознание, что Господь — Царь Небесный, Творец неба и земли, придет к ним позже, после того, как на них сойдет благодать Святого Духа.

По завершении 40 дней Господь призвал апостолов на гору Елеонскую и, возносясь на небеса, обещал: «Се аз с вами во вся дни до скончания века». Эти слова свидетельствуют о том, что Спаситель всегда помогает нам, потому что понимает, насколько трудно человеку со всем его слабостями противостоять силам зла. Прежде всего Христос поддерживает нас в стремлении духовно совершенствоваться, ибо Он заботится о спасении человеческой души и сообщает ей благодатные силы, необхо-



димые для соблюдения заповедей Божиих. Ведь для того Он и вочеловечился, принял страдания и смерть на кресте, сошел во ад и воскрес, чтобы человек мог жить в вечном блаженстве.

Простившись с вознесшимся Спасителем, ученики не испытывали печали, как обычно бывает при разлуке с близким и дорогим человеком. Напротив, их наполняли радость и пасхальный свет, которым освещал их Господь в течение всех сорока дней. Они помнили об обещании о ниспослании Духа Утешителя, который наставит их на путь истины, — событии, которое Святая Православная Церковь празднует как день своего рождения. Вознесшись на небо, Господь продолжает пребывать с нами. Он оставил нам таинство Святой Евхаристии: когда мы приобщаемся Телу и Крови Христовых, наша душа соединяется с Господом. Поэтому так важно приходить

в храмы, чтобы получить этот бесценный дар.

Архипастырь призвал паству пребывать в молитве и благоговении, чтобы подготовить свою душу к посещению Господом, а также благодарить Бога за Его неиссякаемые к нам милости. Его Высокопреосвященство пожелал наполняться благодатью Святого Духа, чтобы достойно проходить свой жизненный путь, славословя Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа, Который все сделал для нашего спасения.

Митрополит Феодосий поздравил с престольным праздником настоятельницу Вознесенской обители игумению Тавифу (Ковылову) и поблагодарил за труды по возрождению этого старинного Вознесенского монастыря и его величественного собора.



## Архиерейское служение в день памяти святителя Пуки в Покровском соборе города Тамбова

11 июня, в день памяти святого Луки (Войно-Ясенецкого), исповедника, архиепископа Симферопольского, митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий совершил Божественную литургию в Покровском соборе города Тамбова.



Его Высокопреосвященству сослужили настоятель собора протоиерей Владимир Сергунин, клирики собора священник Максим Михайлов и диакон Сергий Косух, а также клирики Спасо-Преображенского кафедрального собора города Тамбова протоиерей Андрей Махоренко и диакон Константин Полозов.

По заамвонной молитве было совершено славление празднику.

За богослужением молились главный врач ТОГБУЗ «ГКБ им. Арх. Луки г. Тамбова» М.В. Македонская, жители города.

В завершение богослужения глава Тамбовской митрополии обратился к прихожанам храма с архипастырским словом.

#### Митрополит Феодосий принял участие во вручении Премии имени архиепископа Луки

11 июня в конференц-зале ТОГБУЗ «Городская клиническая больница имени Архиепископа Луки г. Тамбова» состоялась торжественная церемония вручения Премии имени архиепископа Луки 2021 года лучшим медицинским работникам.

Традиционно высшей награды данного лечебного учреждения удостаиваются 3 сотрудника — врач, медицинская сестра и представитель младшего медицинского персонала, которые достигли отличных результатов в своей работе и внесли заметный вклад в развитие городской клинической больницы. Мероприятие приурочено ко дню памяти святителя Луки, которая отмечается 11 июня.

На церемонии присутствовали митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий, главный врач больницы М.В. Македонская.



За многолетний добросовестный труд и большой практический опыт, высокий профессионализм и преданность профессии Премия имени архиепископа Луки была вручена:

• заведующей 2-м терапевтическим отделением поли-

клиники № 2, врачу-терапевту А.М. Бескровной,

- медицинской сестре процедурной поликлиники  $\mathbb{N}_2$  Н.В. Сажневой,
- кастелянше ожогового отделения В.Ю. Дробышевой.





## Божественная питургия в Неделю 7-ю по Пасхе, святых отцов I Вселенского Собора

13 июня, в Неделю 7-ю по Пасхе, святых отцов I Вселенского Собора, в Спасо-Преображенском кафедральном соборе города Тамбова митрополит Тамбовский и Рассказовский Феодосий и епископ Зарайский Константин, викарий митрополита Крутицкого и Коломенского, совершили Божественную литургию в сослужении клириков Тамбовской епархии.



По заамвонной молитве было совершено славление празднику.

По окончании богослужения глава Тамбовской митрополии поздравил всех с праздником и подарил епископу Зарайскому Константину икону преподобного Амвросия Оптинского, родившегося в селе Большая Липовица Тамбовской губернии.

Его Высокопреосвященство сердечно поздравил всех с воскресным днем и подчеркнул, что в этот день тамбовчане молились на богослужении, в котором принял участие гость — епископ Зарайский

Константин, ректор Коломенской духовной семинарии. Преосвященный епископ Константин прибыл в Тамбов по приглашению митрополита Феодосия, чтобы познакомиться с духовной жизнью Тамбовской митрополии и Тамбовской духовной семинарии.

Несомненно, ЧТО внешне жизнь российский провинции и столицы отличаются друг от друга, однако благодать Божия везде действует одинаково. Господь всегда сопутствует человеку, который стремится жить согласно закону Божию и неукоснительно следует путем спасения. К этому призывает Святое Евангелие, об этом говорят святые отцы. «Цель христианской жизни стяжание Святого Духа», — свипреподобный детельствует Серафим Саровский. Тот человек, который отлучает себя от Бога, лишает себя и вечного блаженства.



Приближается день, когда мы будем вспоминать, как святые апостолы в Сионской горнице получили благодать Святого Духа. Митрополит Феодосий призвал верующих в это время пребывать в безмольии, молитвенном делании и сохранять чистоту сердца, чтобы вскоре принять участие в праздновании соществия Свя-

того Духа на апостолов и дня основания Церкви.

Его Высокопреосвященство поблагодарил епископа Константина за визит и вручил в дар икону преподобного Амвросия Оптинского, уроженца Тамбовской земли.





#### Епископ Зарайский Константин и митрополит Феодосий осмотрели святыни града Тамбова

13 июня, по окончании Божественной литургии в Спасо-Преображенском кафедральном соборе города Тамбова, епископ Константин посетил Вознесенский женский монастырь.



На территории обители высокий гость осмотрел соборный храм в честь Вознесения Господня, а также храм в честь иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость», в котором в настоящее время ведутся реставрационные работы.

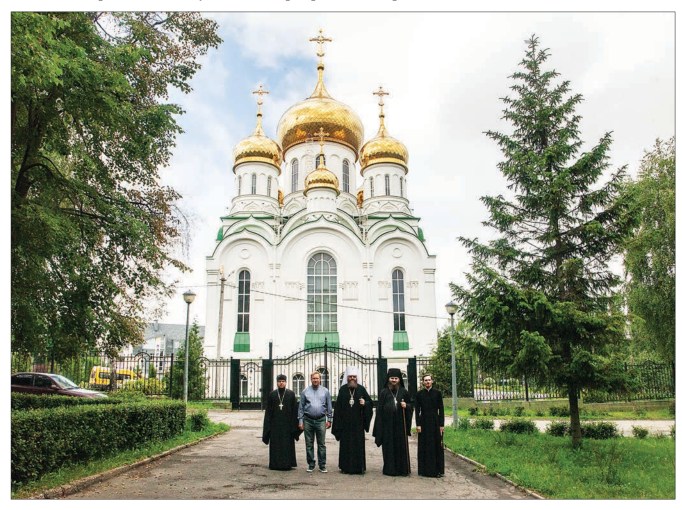
В тот же день епископ Константин посетил Свято-Троицкий храм города Тамбова; православную гимназию имени святителя Питирима, епископа Тамбовского; Покровский собор и Казанский мужской монастырь. На территории обители Его Преосвященство в сопровождении главы Тамбовской митрополии посетил храм в честь иконы Божией Матери «Казанская», Иоанно-Предтеченский храм и часовню над могилой архиепископа Евгения (Ждана), где архипастыри возгласили вечную память приснопоминаемому владыке Евгению.

В заключение визита высокий гость посетил Тамбовскую духовную семинарию, где ему были продемонстрированы учебные аудитории, конференц-зал и актовый зал, оснащенные современным мультимедийным интерактивным оборудованием, а также библиотека, епархиальное древлехранилище, семинарский храм, медицинский кабинет, трапезная, рекреационная зона и тренажерный зал.

По окончании экскурсии состоялась встреча ректора Коломенской духовной семинарии с администрацией Тамбовской духовной семинарии, в ходе которой были обсуж-



дены перспективы взаимодействия учебных заведений в сфере образовательной и научной деятельности. В завершение мероприятия митрополит Феодосий и епископ Константин обменялись памятными подарками.



#### Из жизни Мичуринской епархии



#### Пасха в детском саду

12 мая в детском саду № 22 «Солнышко» города Мичуринска состоялся детский праздник «Пасха светлая Христова». Почетными гостями мероприятия стали епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген, начальник управления народного образования города Мичуринска А.В. Климкин, заведующий МБДОУ «Детский сад комбинированного вида № 22 «Солнышко» города Мичуринска Н.В. Царькова, руководитель Муниципального центра духовно-нравственного воспитания города Мичуринска М.Ю. Наумова и другие.

#### Пасхальный фести-

13 мая в средней общеобразовательной школе № 3 (2-й корпус) города Моршанска состоялся детский Пасхальный фестиваль. Перед началом торжественного концерта в школьном коридоре были организованы выставки детского творчества, приуроченные к празднику Христова Воскресения, а также проведены мастер-классы по вышиванию, выжиганию и бисероплетению. В мероприятии приняли участие епископ Мичурин-

ский и Моршанский Гермоген, глава администрации города Моршанска А.В. Банников, председатель комитета по образованию администрации города Моршанска В.А. Комарова, духовенство Моршанского благочиннического округа, руководители, педагоги и обучающиеся образовательных учреждений города Моршанска и другие. В рамках фестиваля также состоялась церемония награждения победителей и участников различных пасхальных конкурсов и конкурсов духовно-нравственного содержания.

#### Диалог-клуб возглавил епископ Гермоген

17 мая епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген возглавил работу диалог-клуба «Опыт работы казачьих молодежных организаций». Сопредседателем форума выступил руководитель отдела по работе с казачьими обществами Синодального комитета по взаимодействию с казачеством диакон Алексий Казаков. Мероприятие состоялось в рамках XXIX Международных образовательных чтений «Александр Невский: Запад и Восток, историческая память народа». Про- несения мощей святителя и чу-

ходила встреча в здании Правительства Москвы. Во время работы диалог-клуба прозвучал ряд докладов и сообщений об опыте работы детско-молодежных организаций, которые действуют при казачьих обществах. Тамбовскую область на форуме представили председатель отдела по взаимодействию с казачеством Мичуринской епархии протоиерей Сергий Медведев, преподаватель Мигосударственночуринского аграрного университета А.Ю. Околелов, педагог-орга-Промышленно-технизатор нологического колледжа города Мичуринска, руководитель молодежного казачьего центра «Застава» хуторского казачьего общества «Мичуринское» С.Ю. Ананьева и настоятель Казанского храма села Туровка Никифоровского района протоиерей Сергий Баев.

#### Фестиваль «Пасхальный свет»

21 мая на базе Избердеевской СОШ с. Петровское состоялся районный пасхальный фестиваль «Пасхальный свет». На фестивале присутствовали епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген, глава Петровского района С.Н. Ефанов, председатель совета районных депутатов О.В. Орлов, начальник отдела образования района О.А. Моисеева, настоятель храма Иоанна Богослова с. Петровское священник Артемий Аксенов, помощник председателя отдела образования и катехизации Мичуринской епархии Н. Н. Климкина и другие.

#### Престольный праздник обители

22 мая, в день памяти пере-

дотворца Николая из Мир Ликийских в Бари, в Никольском женском монастыре села Мамонтово Сосновского района состоялись торжества по случаю престольного праздника. Божественную литургию под открытым небом совершил епископ Мичуринский Моршанский Гермоген. За литургией молились настоятельница Никольского женского монастыря игумения Феоктиста (Дудко) с насельницами. На богослужении также присутствовали глава Сосновского района А.А. Дьяконов и председатель районного Совета народных депутатов В.М. Семикин.

#### Молитва за Патриарха

24 мая, в день памяти равноапостольных Мефодия и Кирилла, учителей словенских, епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген совершил Божественную литургию в Боголюбском кафедральном соборе города Мичуринска. Было также возглашено многолетие тезоименитому Патриарху Московскому и всея Руси Кириллу.

#### **День славянской пись-** менности и культуры

24 мая в Социально-педагогическом институте Мичуринского государственного аграруниверситета прошли ежегодные Кирилло-Мефодиевские чтения, приуроченные к празднованию Дня славянской письменности и культуры, который установлен в день памяти святых равноапостольных Кирилла и Мефодия. Начались чтения с молебна святым равноапостольным Кириллу и Мефодию в институтском храме-часовне. Молебен совершил настоятель Ильинского храма города Мичуринска протоиерей Павел Медведев. За богослужением присутство-



вали епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген, проректор по учебно-воспитательной работе Мичуринского ГАУ С.А. Жидков, директор Социально-педагогического института В.Я. Никульшин, студенты и преподаватели вуза. По сложившейся традиции участники чтений также посетили памятник «Благодарственный поклонный крест святым равноапостольным Солунским братьям Кириллу и Мефодию» на пересечении улиц Украинская и Марата.

#### Кирилло-Мефодиевские чтения

28 мая состоялись VII Кирилло-Мефодиевские образовательные чтения Мичуринской

епархии. В этом году в связи с эпидемиологическими ничениями форум состоялся в онлайн-формате. Образовательные чтения, в которых приняли участие представители муниципальных образований Тамбовщины, были посвящены вопросам духовно-нравственного воспитания и развития детей и молодежи. Участников чтений поприветствовали епископ Мичуринский и Моршанский Гермоген и начальник отдела образования администрации Первомайского района Л.А. Груздева.

Роман Леонов, председатель информационно-издательского отдела Мичуринской епархии



#### Из жизни Уваровской епархии



#### Пасхальные молодежные встречи в Булгаково

С 3 по 5 мая по благословению епископа Уваровского и Кирсановского Игнатия в духовно-просветительском центре «Покров» села Булгаково Гавриловского района прошли Пасхальные встречи православной молодежи. Ребята из Уваровского, Мучкапского и Уметского районов играли в подвижные игры: футбол, волейбол, настольный теннис. По вечерам молодые люди беседовали со священнослу- хора в городе Кирсанове жителями, смотрели художественные фильмы, играли на музыкальных инструментах.

Одним из важных моментов программы мероприятия стало посещение музея Великой Отечественной войны имени Зои Космодемьянской в селе Осино-Гай. Участники посетили храм, в котором служил дедушка Зои – протоиерей Петр Космодемьянский.

Самым главным событием этих встреч стало участие в Божественной литургии, за которой ребята имели возможность причаститься Святых Христовых Таин.

#### День Победы в городе Кирсанове

9 мая, на 76-ю годовщину Победы в Великой Отечественной войне, в кафедральном городе Кирсанове состоялся митинг, на который собрались жители и духовенство, ветераны локальных войн. Среди почетных гостей мероприятия были глава города Кирсанова Сергей Павлов и епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий.

#### Концерт архиерейского

14 мая по благословению епископа Уваровского и Кирсановского Игнатия в Кирсановском центре досуга «Золотой витязь» состоялся концерт архиерейского хора Уваровской епархии под руководством Евгении Авсеенко. Коллектив представил программу, посвященную празднику Светлого Христова Воскресения.

На мероприятии присутствовали епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий, глава города Кирсанова Сергей Павлов, благочинный Кирсановского округа священник Алексий Проворов и многочисленные гости из Гавриловского, Кирсановского и Уметского районов.

Перед началом концертной программы глава города Кирсанова Сергей Павлов преподнес главе Уваровской епархии епископу Игнатию букет цветов по случаю празднования дня тезоименитства.

#### Божественная литургия в 3-ю Неделю по Пасхе

16 мая, в Неделю 3-ю по Пасхе, святых жен-мироносиц, в Христорождественском кафедральном соборе города Уварово епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий в сослужении клириков собора совершил Божественную литур-

На малом входе глава Уваровской епархии **УДОСТОИЛ** священника Владимира Васильева, клирика Христорождественского собора, правом ношения камилавки.

По окончании богослужения Его Преосвященство совершил молебен с крестным ходом, после чего обратился к прихожанам с архипастырским словом, в котором напомнил о событиях, связанных с женами-мироносицами.

#### Божественная литургия для воспитанников Караульского детского дома

18 мая воспитанники и преподаватели центра поддержки семьи и помощи детям имени Чичерина села Караул Инжавинского района собрались на соборное богослужение.

По благословению епископа Уваровского и Кирсановского Игнатия в храме Архангела Михаила мкр. Терновое р.п. Инжавино для них состоялась Божественная литургия.

В связи с непростой эпидемиологической обстановкой в храме присутствовали только дети, педагоги и священники. Так как многие из них не смогли посетить пасхальные богослужения в этом году, было принято решение совершить Божественную литургию пасхальным чином. Многие ребята и их воспитатели исповедовались и причастились Святых Христовых Таин.

С пением пасхального канона священнослужители вместе с ребятами прошли крестным ходом вокруг храма. Дети несли хоругви и иконы. По окончании крестного хода к собравшимся со словом назидания обратился Преосвященный епископ Игнатий, который молился за богослужением.

## **День памяти святителя Николая Чудотворца**

22 мая, в день празднования перенесения мощей святителя Николая Чудотворца из Мир Ликийских в Бари, епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий совершил Божественную литургию Христорождественском федральном соборе города Уварово. Его Преосвященству сослужили клирики Христорождественского собора: священники Виктор Кончаков, Владимир Алейников, иеромонах Прохор (Пожарницкий) и диакон Сергий Демидов.

## Божественная литургия в Неделю 4-ю по Пасхе

23 мая, в Неделю 4-ю по Пасхе, о расслабленном, епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий в сослужении клириков совершил Божественную литургию в Христорождественском кафедральном соборе города Уварово.

После отпуста Его Преосвя-



щенство вместе с духовенством и прихожанами совершил крестный ход вокруг храма. По окончании богослужения глава Уваровской епархии обратился к прихожанам с архипастырским словом, в котором напомнил о чуде исцеления расслабленного.

## Неделя о самаряныне

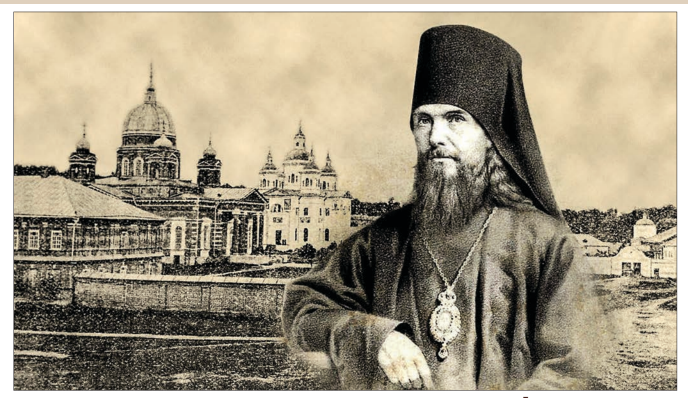
30 мая, в Неделю 5-ю по Пасхе, о самаряныне, епископ Уваровский и Кирсановский Игнатий совершил Божественную литургию в Христорождественском кафедральном соборе города Уварово. Его Преосвященству сослужили клирики собора: священни-

ки Виктор Кончаков, Владимир Алейников, Владимир Васильев и диакон Сергий Демидов.

После отпуста глава Уваровской епархии вместе с духовенством и прихожанами совершил крестный ход вокруг храма. По окончании богослужения Его Преосвященство обратился к прихожанам с архипастырским словом, в котором объяснил Евангельское повествование о самарянке и поздравил всех с продолжающимся праздником Светлого Христова Воскресения.

Информационная служба Уваровской епархии





# Митрополит Тамбовский и Рассказовский ФЕОДОСИЙ Интертекстуальность в первом слове святителя Феофана Затворника о пожарах в Тамбовской губернии

В контексте современных научно-богословских исследований находят широкое применение междисциплинарные связи с различными гуманитарными науками, в том числе с науками филологическими. Это обусловлено одной из важнейших задач богословия показать живую связь Священного Писания и святоотеческой традиции с актуальныдуховно-нравственными ΜИ темами, волнующими человека во все времена. Одним из эффективных методов ее решения является интертекстуальный анализ святоотеческих творений, посредством которого раскрываются глубинные смысловые связи их трудов и конструируются модели правильного восприятия разными поколениями христианского вероучения.

Концепция интертекстуальности, разработанная французскими филологами-постструктуралистами Ю. Кристевой и Р. Бартом в 60-е годы прошлого столетия, опирается на идеи русского литературоведа М.М. Бахтина, который в своих ранних научных исследованиях в 1920-е годы обосновал связь каждого произведения культурном пространстве предшествующими и последующими литературными произведениями, а также диалога автора с читателем посредством текста [2].

Развивая идеи Бахтина, Ролан Барт писал: «Каждый текст является интертекстом: другие тексты присутствуют в нем на различных уровнях в более или менее узнаваемых формах: тексты предшествующей культуры и тексты окружающей

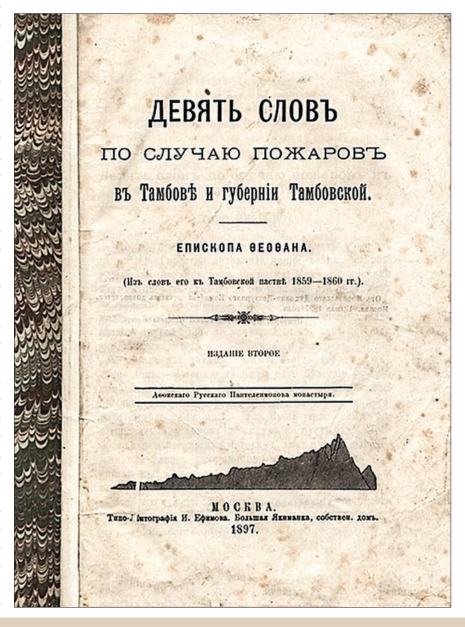
культуры. Каждый текст представляет собой ткань, сотканную из старых цитат» [1, с. 418]. В рамках данной концепции акцент переносится с межсубъектного взаимодействия (автор – читатель; автор – автор) на межтекстовое взаимодействие, в котором текст уже воспринимается не как результат авторского творчества, а как субъект информационного обмена. «Идея самоорганизующей энергии текста, рассмотрение текста как генератора смысла сегодня получили дальнейшее развитие в рамках синергетического подхода к анализу текста» [4, с. 106]. Термин «синергия» от греч. συνεργία (синергия) означает в богословском дискурсе содействие, соучастие, соработничество Бога и человека в деле достижения спасения [1]. Данное

понятие может трактоваться в широком смысле и означать объединение усилий сторон в стремлении к общей цели. Современные ученые считают, что «исследование интертекстуальности должно быть ориентировано, с одной стороны, на установление факта соприсутствия в одном тексте двух или более сосуществующих текстов, реализующихся в таких художественных приемах, как аллюзия, реминисценции, цитата, эпиграф и др., с другой стороны - на анализ единого художественного пространства текста» [5, с. 126].

В святоотеческих творениях со времен древней Церкви отражен опыт толкования Священного Писания, передачи традиций и формулирования вероучительных истин. В отличие от художественной литературы, для анализа которой прежде всего был введен тер-«интертекстуальность», МИН в трудах святых отцов изначально соблюдался принцип синергии. Для подтверждения правоты собственных суждений христианские богословы использовали упомянутые выше средства интертекстуальных связей. В современной богословской литературе, как и в литературе художественной, «использование в «своих» произведениях фрагментов предшествующих текстов (сознательно/бессознательно) позволяет сопоставить мир сегодняшний с нравственными, духовными ценностями прошлого» [3, с. 16].

Обратимся к первой проповеди из гомилетического цикла святителя Феофана Затворника «Девять слов по случаю пожаров в Тамбове и губернии Тамбовской», произнесенной 14 августа 1860 года, на четвертый день после двух больших пожаров в Тамбове. «Особая страница биографии святителя <..> связана с трагедией, постигшей губернию в августе-сентябре 1860 года. Сначала засуха, а затем пожары, особенно сильные в Тамбове и Борисоглебске, привели жителей губернии в отчаяние» [8, с. 19]. Рассмотрим интертекстуальную связь указанной проповеди с книгами Ветхого и Нового Заветов и проследим логику примененных святителем приемов и образов для раскрытия ее главной идеи определения духовных причин случившейся трагедии, а также побуждения тамбовской паствы к покаянию и исправлению жизни. В композиционно-смысловом отношении она делится на две части: первую — констатирующую и вторую — назидательную, полемическую.

В первой части архипастырь, говоря о бедственном положении жителей, лишенных домов, сравнивает их с многострадальным Иовом, применяя косвенное цитирование со ссылкой на книгу Ветхого Завета (см.: Иов, гл. 1–2). Основанием сравнения служит изгнание Иова из города: «И вот, как тот вне города сидел





Возвращение блудного сына. Гравюра

на гноище, - так ныне и у нас все почти вынеслись из домов и живут на пустырях...» [2]. С образом Иова в тексте появляется мотив страдания, испытания человека Богом. По мере развития внутренней логики рассуждения святителя в текст входит тема наказания учителем учеников и осознания своей вины, которая иллюстрируется другим библейским сюжетом: «Как братья Иосифа, когда он поставил их в стеснительное положение, тотчас осознали свою вину и стали говорить друг другу: ей, во гресех есмы брата ради нашего» (Быт. 42, 21), то есть это мы терпим за то, что продали брата своего, так и каждый из нас, находясь ныне в стеснительном положении, пусть войдет в себя, сознается во всем, что найдет в себе неисправного...» [3]. Этот фрагмент содержит комбинацию интертекстуальных средств: сравнение, цитату, а также аллюзию, которая, на первый взгляд, не столь очевидна. Фраза «пусть войдет в себя» отсылает к евангельской притче о блудном сыне, расточившем имение отца и пребывающем в состоянии отчаяния, которая содержит эпизод осознания человеком своего падения: «...он рад был наполнить чрево свое рожками, которые ели свиньи, но никто не давал ему. Придя же в себя, сказал: сколько наемников у отца моего избыточествуют хлебом, а я умираю от голода; встану, пойду к отцу моему и скажу ему: отче! я согрешил против неба и пред тобою и уже недостоин называться сыном твоим; прими меня в число наемников твоих» ( $\Lambda$ к. 15, 11-32).

Данная аллюзия имеет продолжение: святитель Феофан, стремясь убедить своих слушателей в милосердии Небесного Отца, приводит фрагмент молитвы из чинопоследования коронования Российских императоров, который также ассоциативно связан с покаянными словами евангельско-

го блудного сына: «Согрешихом, Господи, согрешихом, и крайнего Твоего отвращения достойны сотворихомся; но не остави милости Твоей от нас и пощади нас, смиренно кающихся Тебе» [4]. Вместе с мотивом покаяния посредством молитвы императоров в текст проповеди входит тема царского достоинства, а также великой ценности каждой человеческой личности в очах Божиих, о чем святитель Феофан говорит: «...Ему души наши дороги, и коль скоро они приходят в свой чин, Он тотчас прекращает всякое исправительное бедствие» [5]. Иллюстрацией этого важного тезиса у святителя служит пример царя Давида, сердце которого «глубоко было сокрушено пред Господом» в момент избрания себе наказания за совершенный грех. В результате «Господь, приводя в исполнение определение Свое о наказании, не на три дня посылает смерть, а только от утра и до полудня. И даде Господь смерть во Израили от утра до часа обедняго (ст. 15)» [6]. Далее святитель Феофан, прибегая к прямому цитированию Священного Писания, обосновывает ключевую мысль проповеди: «Вот и опущена карающая рука Божия! Кто это сделал? Покаяние. Обратимся же и мы к нему, - и увидим милость» [7].

Еще одним текстом, интегрированным в проповедь, является высказывание святителя Иоанна Златоуста, содержащее аналогичную мыслы: Господь «не прекращает скорби, пока не увидит, что в нас произошло обращение и покаяние твердое и непоколебимое» [8]. Оказание помощи Бо-

гом святитель Иоанн Златоуст сравнивает с работой золотых дел мастера, который «тотчас вынимает золото из горна, когда увидит, что оно хорошо очистилось» [9]. Данный фрагмент демонстрирует синергетический подход, используемый святителем Феофаном: важный для назидания тезис архипастырь закрепляет в сознании слушателей двойным цитированием.

Таким образом, непреложность Божественного закона, неотвратимость наказания для тех, кто не исполняет закон, и незамедлительное прощение принесших искреннее покаяние - ключевые смысловые позиции констатирующей части проповеди. В ней интертекстуалькачестве ных элементов использованы преимущественно повествовательные фрагменты из Священного Писания Ветхого Завета (Книга Иова, Бытие, 2 Книга Царств), а также аллюзия на евангельскую притчу Спасителя о блудном сыне.

Вторая композиционносмысловая часть архипастырского слова опирается на указанные тезисы, однако логика ее построения иная. Интертекстуальность здесь представляет собой «диалог с конкретной чужой смысловой позицией, выступающей как особый способ смысло- и текстопостроения» [6, с. 3]. В качестве «чужой смысловой позиции» предстает потенциальный оппонент собирательный образ паствы (жителей города Тамбова), с которым святитель Феофан ведет риторический диалог. Приемы диалогичности (риторические вопросы, восклицания, обращения) архипастырь применял и в первой части проповеди, однако они не касались интертекстуальных элементов, а оставались в границах авторского текста. Во второй части слова святитель создает гипертекст, моделируя трехсторонний диалог: автора, слушателя (оппонента) и Бога. С этой целью он прибегает к цитатам из книг пророков и Псалтири, а также к искусственному моделированию речи собеседника с целью опровержения его позиции.

Начинается вторая проповеди с мотива вразумления и обращения на путь истинный через покаяние. Святитель Феофан указывает на духовную причину случившихся в Тамбове пожаров: «Если бы вразумились мы засухою не пришли бы пожары. Но как во время засухи церкви у нас были пусты, а места увеселений полны, нужно было новое вразумление» [10]. Первым интертекстуальным элементом, иллюстрирующим мысль архипастыря, является цитата из Книги Ионы, содержащая грозное предупреждение от имени Бога: «еще три дни, и Ниневия превратится» (ср.:

Ион. 3, 4). Ниневитяне символизируют, по мысли святителя Феофана, благоразумное поведение кающихся грешников, над которыми совершается непреложный Божественный закон: «Покаялись, — и пощажены».

С приведенным фрагментом непосредственно коррелирует цитата из пророка Иеремии, разделенная на два фрагмента эмоциональной авторской ремаркой: «Я возглаголю на язык и на царство, да искореню их и разорю и растопчу я. Видите как!!! Растопчу, разорю, искореню... Какое грозное определение! Что же потом? Аще обратится язык той от всех лукавств своих, то раскаются о озлоблениях, яже помыслих сотворити им» (ср.: Иер. 18, 7, 8) [11]. Данный интертекстуальный элемент содержит косвенную отсылку к евангельскому тексту через экзегезу святителя Иоанна Златоуста. В «Толковании на святого Матфея евангелиста» (Беседа 64) святитель Иоанн приводит эту цитату как формулировку сути закона, данного иудеям через пророка Иеремию [7].



Пророк Иеремия. Гравюра



Пророк Иона. Гравюра

В связи с этим представляет интерес прецедентный текст из Евангелия, который трактует святитель Иоанн Златоуст в упомянутой беседе: «Тогда Петр, отвечая, сказал Ему: вот мы оставили все и последовали за Тобою; что же будет нам?» (Мф. 19, 27). Ответ Спасителя известен. Он говорит, что каждый, кто оставит все земное ради Него, «получит во сто крат и наследует жизнь вечную» (Мф. 19, 29). Святитель Феофан ссылается здесь на толкование Златоуста неслучайно. Приведенная цитата относится к Зачалу 79 (Мф. 19, 16—30), которое читается в храме в Неделю 12-ю по Пятидесятнице. Именно в этот день и была произнесена рассматриваемая нами проповедь святителя Феофана. Не прибегая к прямой цитации и экзегезе евангельского текста, архипастырь посредством интертекстуального включения сослался в проповеди на евангельские темы о богатом юноше и наследовании Царства Небесного.

Дальнейшее построение текста проповеди в композиционно-смысловом отношении согласуется с упомянутым отрывком из Евангелия от Матфея: святитель Феофан от имени горожан, терпящих «новое наказание за нерадение и беспечность», задает вопрос: «Что же делать?!» А затем призывает: «Покаемся и принесем достойный плод покаяния: исправим все, что есть в нас неисправного», – и говорит: «Сотворим все сие – и могу вас уверить, что возвратится к нам желанный покой» [12]. Налицо смысловой параллелизм, посредством которого можно установить, что внутренним стержнем назидания святителя Феофана пострадавшим от пожаров горожанам являются слова Христа Спасителя, обращенные к богатому юноше, а затем к святым апостолам. Приводимые же им в проповеди цитаты из Ветхого Завета указывают на степень отдаления людей от заповедей Христовых и побуждают паству к духовной брани, к преодолению в себе поврежденной природы — ветхого человека.

Святитель понимал, что не все современники откликнутся на его призыв вступить на путь покаяния. Это отражает следующий интертекстуальный элемент проповеди. Архипастырь моделирует и включает в текст известное возражение: «Мы и так убиты горем и потерями, а тут бьют нас обличениями и строгими уроками. Дайте нам слово утешения. Излейте елей на жгучие раны сердца» [13]. Продолжая свое слово, святитель с отеческой любовью указывает на «утешение истинное и прочное» – на покаяние, которое «совершенно врачует все раны душевные» [14].

В заключение проповеди святитель Феофан снова обращается к образу праведного Иова, сохранившего силу духа под тяжестью искушений, призывая подражать ему в настроении ума и сердца. Таким образом, проповедь приобретает логическую завершенность. Следуя полемической структуре второй части своего слова, архипастырь уже не пересказывает трагические обстоятельства жизни Иова, а напрямую приводит его молитвенное изречение: «Господь, говорит, даде, Господь и отъят: яко Господеви изволися, тако бысть, буди имя Господне благословенно во веки» (ср.: Иов. 1, 21)» [15]. Святитель Феофан избирает речь ветхозаветного праведника, чтобы обосновать душеполезность смиренного перенесения испытаний. Бог «не по злобе наказывает, ибо бесстрастен есть, а по одному желанию нам душевного спасения» [16]. Архипастырь призывает «покаянно молиться и молитвенно каяться» в уповании на милость Божию и закрепляет свой призыв цитатой из Псалтири: «Буди же, Господи, милость Твоя на нас, якоже уповахом на Тя (ср.: Пс. 32, 22)» [17].

Применив интертекстуальный анализ к первой проповеди святителя Феофана из цикла «Девять слов по случаю пожаров в Тамбове и губернии Тамбовской», можно сделать вывод о том, что данный метод позволяет значительно расширить границы восприятия богословского текста, погрузив слушателя в культурно-исторический контекст и духовную атмосферу той эпохи, в которой произносилась проповедь, а также понять внутренний мир автора, обнаружив основные источники его духовных размышлений в процессе создания слова. Представляется важным проведение интертекстуальных исследований в отношении многих других богословских, гомилетических и эпистолярных трудов святителя Феофана Затворника.

## Литература:

- 1. Барт Р. Избранные работы. Семиотика. Поэтика / Пер. с фр., общ. ред. и вступ. ст. Г.К. Косикова. М.: Прогресс, 1989. С. 413–423.
- 2. Бахтин М.М. К методологии гуманитарных наук // Бахтин М.М. Эстетика словесного творчества. М.: Искусство, 1979. 424 с.
- 3. Безруков А.Н. Поэтика интертекстуальности: Учебное пособие. Бирск: Бирск. гос. соц.-пед. академия, 2005. 70 с. https://istina.msu.ru/media/publications/book/0f0/862/17304810/Bezrukov\_AN\_Poetika\_intertekstualnosti.pdf
- 4. Кремнева А.В. Основные направления интертекстуальных исследований и возможные перспективы дальнейшего изучения проблемы межтекстового взаимодействия // 2017. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/osnovnye-napravleniya-



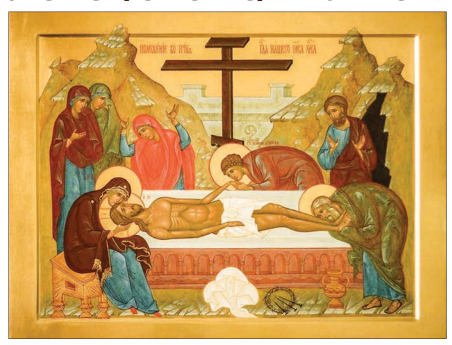
Иов Многострадальный. Гравюра

intertekstualnyh-issledovaniy-i-vozmozhnye-perspektivy-dalneyshego-izucheniya-problemy-mezhtekstovogo/viewer(дата обращения: 10.06.2021).

- 5. Напцок Б.Р., Соколова Г.Б. К проблеме изучения интертекстуальности в художественном произведении // Вестник Адыгейского государственного университета. Вып. 4 (227), 2018. С. 123–131.
- 6. Торгашева М.А. Языковые средства выражения интертекстуальных референций. [Электронный ресурс] URL: https://cyberleninka.ru/article/n/yazykovye-sredstvavyrazheniya-intertekstualnyhreferentsiy/viewer (дата обращения: 12.06.2021).
- 7. Творения святителя Иоанна Златоуста. Том 7. Книга 2. Толкование на святого Матфея евангелиста. Беседа 64. [Электронный ресурс] URL: https://russportal.ru/index.php?id=church\_fathers.john\_chrysostom07\_1901\_064
- 8. Феодосий (Васнев), митр. Жизнь Тамбовской провинции в 1859 и 1860 годах (по проповедям святителя Феофана Затворника) // Богословский сборник Тамбовской духовной семинарии. Вып. 2. Тамбов: ООО «ТПС», 2015. 280 с. ISBN 978-5-9906689. С. 33—22.
- 9. Феофан Затворник, свт. Девять слов по случаю пожаров: Из Слов к Тамбовской пастве, 1859-1866. –

- М.: Отчий дом, 2011. 64 с. ISBN 5-85280-138-0.
- [1] Синергия // Азбука веры. [Электронный ресурс] URL: https://azbyka.ru/sinergiya (дата обращения: 11.06.2021).
- [2] Феофан Затворник, свт. Девять слов по случаю пожаров: Из Слов к Тамбовской пастве, 1859—1866. М.: Отчий дом, 2011. С. 3.
  - [3] Там же. С. 4
- [4] Феофан Затворник, свт. Девять слов по случаю пожаров: Из Слов к Тамбовской пастве, 1859—1866. М.: Отчий дом, 2011. С. 4—5.
  - [5] Там же. С. 5.
  - [6] Там же.
  - [7] Там же. С. 5—6.
  - [8] Там же. С. 6.
  - [9] Там же.
- [10] Феофан Затворник, свт. Девять слов по случаю пожаров: Из Слов к Тамбовской пастве, 1859—1866. М.: Отчий дом, 2011. С. 6.
  - [11] Там же. С. 6-7.
- [12] Феофан Затворник, свт. Девять слов по случаю пожаров: Из Слов к Тамбовской пастве, 1859—1866. М.: Отчий дом, 2011. С. 7.
  - [13] Там же. С. 7—8.
  - [14] Там же. С. 8.
- [15] Феофан Затворник, свт. Девять слов по случаю пожаров: Из Слов к Тамбовской пастве, 1859-1866. М.: Отчий дом, 2011. С. 8—9.
  - [16] Там же. С. 9.
  - [17] Там же. С. 92

## Епископ Христофор (Смирнов) Учение древней Церкви о Пице Иисуса Христа



## Второй и третий века

В то время как в эпоху мужей апостольских Церковь усвояла непосредственно откровенное учение и лжеучению еретиков противопоставляла живую непосредственную веру, — второй и третий века всем строем и направлением умственной, нравственной и политической жизни побуждали ее выйти из состояния непосредственности, вступить в более решительную систематическую борьбу с враждебными направлениями мысли. Слепая чернь, не более просвещенные ее руководители — жрецы и философы и по требованию их больная и малодушная политика — все устремилось к истреблению «нового и вредного» суеверия (1). При таких обстоятельствах, естественно, требовалось всеми средствами разума и тогдашней науки доказывать истинность христианства, его безусловное значение и уяснять отношение его к высшим требованиям и стремлениям духа, равно как к

лучшим потребностями жизни частной и общественной.

С другой стороны, к более напряженной деятельности вызывали еретики, искажавшие догматы христианства. Мужи апостольские не имели ни времени, ни возможности опровергнуть заблуждения всех современных еретиков письменно, а между тем секты еретиков разрастались, принимая более утонченный и соблазнительный вид. Гностицизм, постепенно вырождаясь из смешения темных начал язычества с началами христианскими, развился в широкие и роскошные системы, которые легко могли увлекать людей, даже не чуждых образования. Новые внутренние враги веры приняли новый характер. Ознакомясь ближе с началами христианства, они не могли отказать вере Христовой в признании ее превосходства перед прежними религиями; грубая языческая примесь была почти оставлена, и лжеименный разум стал извлекать свои

возражения из самых начал христианства. Кроме гностицизма, явился монархианизм в разных формах. Требовалась самая напряженная умственная деятельность для уяснения и раскрытия самых оснований христианских догматов, и в особенности догмата о Лице Господа Иисуса Христа. Этому-то требованию удовлетворяли отцы и учители Церкви II и III веков, противопоставляя ложному учению еретиков истинное, на началах откровения основанное учение о Лице Богочеловека.

В области свободной, независимой философской мысли в означенную эпоху господствовали два ложных направления касательно учения о Лице Спасителя: гностицизм и монархианизм. Полемика с последним породила фальшивое направление в самой Церкви, известное под именем субординацианизма, который тотчас же встретил обличение и вызвал собор, на котором определено и утверждено учение о Лице Иисуса Христа.

#### **Гностицизм**

Гностицизм представляет одно из величайших явлений в истории христианской Церкви. В нем в самых ширазмерах пробуждается и выражается интерес к христианству как всеобщей безусловной истине и принимает самый живой полет развитие христианского знания. Едва ли в какую-нибудь другую эпоху в христианском человечестве пробуждалась столь сильная потребность религиозного знания, как в эпоху гностицизма. Правда, религиознофилософский процесс начался до христианства. Но этот процесс был уже приготовлением к христианству, последнее составляло его движущую силу; и к этому-то дохристианскому процессу примыкает христианский гносис. Все религии и религиозно-философские идеи дохристианского мира группируются около христианского принципа, усвояя его каждая по-своему. А с этим вместе для христианского принципа настает пора торжества над всеми другими началами. Теперь только он может показать себя как безусловную религию для всего человечества, так как в гностицизме он лицом к лицу встречается с началами дохристианских религий. Наравне с последними христианство получает, так сказать, историческое право или право гражданства. Из старых материалов христианский принцип созидает себе свой мысленный мир. Хотя здание это сначала фантастично, все-таки в нем выражается сознание задачи христианства — быть всеобъемлющей, носящей в себе истину всего дохристианского религией. Можно сказать, что в гностицизме повторяется в сокращенном виде весь ход дохристианской религиозной истории. Гностическая мысль на место древнего языческого Олимпа хочет создать род христианского Олимпа: вместо множества богов является множество эонов. Несомненно, работа, имеющая большое значение, — возвести христианство фактически на степень всемирной религии (2). Впро-

Гностицизм, постепенно вырождаясь из смешения темных начал язычества с началами христианскими, развился в широкие и роскошные системы, которые легко могли увлекать людей, даже не чуждых образования.

чем, гностицизм имел более отрицательное значение для христианского начала, чем положительное. Среди хаоса разнообразных начал, группировавшихся около христианского принципа, последний также своих представителей, которые примиряли и объединяли разнообразные направления мысли и охраняли чистоту христианских начал от примеси чуждых идей. И после бурного гностического периода начинается цветущее время Церкви (3).

Главным стремлением гносиса было уразуметь задачу бытия мира, а в особенности ход истории, средоточие коей, по их мнению, составляет явление Христа, которое они старались точно так же объяснять из истории, как эту последнюю из него. Общей основной мыслью всех гностических систем была именно противоположность Божественного духовного мира и злой материи, из соединения коих произошел существующий мир с его историей. При таком взгляде на мир целью истории они должны были признать ὰποκατάστασις τῶν πάντων, το есть восстановление первобытного дуализма. Христос, по их мнению, совершает это восстановление (апохатабтабіс), возбуждая в духе сознание, что он принадлежит к духовному, Божественному миру, и через это делает возможным освобождение духа от уз материи. Освобождение это составляет содержание дальнейшей истории, и знание (γνῶσις) есть внутренний деятель ее. Но смотря по тому, понималась или материя как простой, мертвый материал, или как живой фактор, космогония систем была различна. Дальше, смотря по тому, допускали ли, что явление Христа, предуготовляемо было через Ветхий Завет, или нет, образовались различные взгляды на историю и самое явление Христа; хотя всеми признаваемо было озарение человека Иисуса через ближайшего к Богу духа (эона), однако, по мнению одних, этот дух соединился с действительным человеком, хотя на время только, в то время как другие считали явление его в теле лишь призрачным (4).

# **Учение гностиков-докетов о Лице Иисуса Христа**

Гностические теории, или системы христианства, заключая в себе взаимное противоречие одна другой, представляют наглядное доказательство несостоятельности докетизма вообще и неотразимую потребность христианского сознания — признать в Иисусе Христе Богочеловека. Ввиду этого мы представим каждую теорию или систему отдельно.

По теории Василида, верховный принцип Θεος αρρητος развился в универс, состоящий из 365 небес. Последнее небо примыкает к хаосу – началу зла (5). Отсюда происходит слияние того и другого – действительный мир. Все развитие в нем, следовательно, есть стремле-



Тертуллиан

ние духа высвободиться из этой связи с материей; только в человеке он достигает, по крайней мере, свободы сознания и получает возможность освобождения. Дочь Божественного ума  $(νο\ddot{\upsilon}\varsigma)$  — προνοία направляет κ этой цели мировую историю. Архо бессознательно состоит у нее на службе, и плотской Израиль почитает его верховным Богом. Чем больше овладевает людьми непонимание себя и своего назначения и исчезает истинное ведение, тем необходимее становится, чтобы верховный Бог Сам явился в истории. Поэтому он соединяется при крещении с Мессией низшего Бога-«Архона», с человеком Иисусом. Теперь миссия Архона кончилась, он входит в покой, прообразованный субботой. Между тем ум (Νοῦς) открывает через Иисуса «Неизреченного», но оставляет Иисуса при смерти. Своими страданиями и смертью Иисус приносит покаяние за греховность, которой и Он причастен (6).

Ученики Василида скоро уклонились от своего учителя, считали Иисуса только призрачным явлением ума (Νους) и допускали, что вместо Него распят Симон Киринейский. Одновременно с Василидом и Исидором (7) Карпократ и ученик его Епифан (8) основали в Александрии школу, проповедуя новую систему. Бог, по их учению, есть абсолютная монада (μονάς). От него отделились ӓүүελοι хоодолю и создали мир, полный разнообразия. Последний, однако, стремился к Божественному единству, и это стремление сосредоточилось в человеке. Ангелы старались, конечно, воспрепятствовать этому стремлению, разделив человечество на народы и удерживая эти последние один вне другого через сепаративные постановления. Но великие люди – гении – разрушали пределы, созданные этими постановлениями. Воспоминание (αναμνησις) о первобытной чистоте пробуждалось в них и достигло Божественного знания γνώσις μοναδικη, которое доставило им свободу и спасение. Такими мировыми гениями были у греков Пифагор, Платон, Аристотель, у иудеев

Иисус. Последний был тем выше, что Он принадлежал к более всех других замкнутому народу и возвысился над его законом. При всем этом Иисус был таким же человеком, как и названные герои. Только силой своего гносиса Он соединился со Отцом и получил силу творить чудеса. Поэтому в храмах карпократиан статуя Иисуса стояла рядом со статуей Платона и Епифана (9).

В это же время роскошную систему создал Валентин (10). По учению Валентина, Бог есть абсолютная первооснова βυθος. Из этой первоосновы истек по закону συζηγιαι длинный ряд эонов, или мировых сил, составляющих плирому. Эонами овладело стремление проникнуть в βυθος и достигло высшей степени силы в последнем эоне, Софии, так что ей угрожало сожжение. Тогда Орос приводит в ее сознание первобытную чистоту этого желания (ενθυμησις). Это сознание отделяется от нее как низшая София, или Ахамофь (κάτω Σόφια Αχαμοθ), и ниспускается в Κένωμα (11). Чтобы остановить пробудившееся некогда стремление к познанию Бога ( $\beta \nu \theta \circ \zeta$ ), Ум ( $N \circ \nu \zeta$ ) высылает новую чету: Христа и Духа Святого (Χρίστν и πνεύμα äγιον). Христос научает эонов относительно их истинного существа; Дух Святой делает их внутренне всех равными, и блаженный мир плиромы восстанавливается. Из наслаждения этим миром происходит Спаситель Иисус (Σωτηρ Ιησους) преобразованный Орос, которому Христос поручает искупить Ахамофь представительницу как Его вовне, бессознательно павшую в κένωμα. Спаситель

приводит ее в себя. Она ощущает теперь скорбь о том, что в ее лице духовное существо подчинилось материи. В чувстве это скорби она зачинает рождает посредствующее психическое существо - Демиурга (Δημιουργος). От этого последнего, действовавшего под руководством, впрочем, Ахамофь, руководимой в свою очередь Сотиром (Спасителем), произошел действительный мир (12). Человек есть малый мир (микрокосм): он получил от Ахамофь духовное начало (σπερμα πνευματιον), которое посредством души (Ψυχη) соединяется с веществом ( $\tilde{v}\lambda\eta$ ). Искупить это начало (от вриа), а с ним вместе и Ахамофь от уз материи цель истории мира, которой Сотир (Спаситель) управляет, главным образом, через Демиурга. Последний выделяет из вещественного языческого мира психический Израиль и становится его богом. Но через тайное влияние Ахамофи он избирает во священники, цари и пророки духовные натуры, которые, пророчествуя, предуготовляли искупление. В чувстве своей недостаточности и слабости Демиург обещает и посылает наконец психического мессию. Сотир (Спаситель Иисус) пользуется этим, чтобы вступить теперь самому в мировую историю. Посредством духовного начала, присущего мессии Демиурга наравне с другими людьми, Иисус соединился с ним при крещении и действовал через него (до его смерти) для искупления мира. Силой истины Сотир собирает вокруг себя всех духовных людей (пневматиков) и сообщает им ведение (γνωσις), благодаря которому они, как дети Аха-

Общей основной мыслью всех гностических систем была именно противоположность Божественного духовного мира и злой материи, из соединения коих произошел существующий мир с его историей.

мофи, сделались способными войти в Плирому, когда жених примет их. Напротив, психические христиане (Ψυχηκοι), приведенные только к вере (πίστις) чудесами и предсказаниями, соединяются около психического мессии, который некогда воссядет одесную Демиурга и своим царством образует середину между Плиромой и материей. Последняя станет лишь пустой, неопределенной возможностью бытия (Κενωμα). Этим восстановление (апокатастьс) завершается, и Демиург «радуется, как друг женихов» (13).

образом, Христос, Таким равно как и Иисус, суть эоны, эманации, (истечения προβολη) из Βυθος, притом посредствуемые умом (Νοῦς μονογενης), который один может понимать величие Отца. Происхождение Христа, как Иисуса, обусловливается ниспадением Ахамофи Кενωμα. Христос есть мессия ума, Иисус – мессия Христа. В свою очередь, и Иисус имеет своего мессию - в мессии Демиурга, с которым соединяется при крещении и пользуется им как орудием. Соединение, следовательно, не лично, и психический мессия, исполнив свою временную пассивную роль, по завершении восстановления восседает одесную Демиурга, вне союза с Иисусом и Христом... Несколько лиц, поставленных на место Богочеловека Иисуса Христа, скорее могут служить выражением неотразимой потребности в признании Его, чем заменить Его; и эта роскошная, по-видимому, система, оказывается бледной и безжизненной в сравнении с живым представлением Откровения и Церкви величественного образа Спасителя.

Сродную с валентиниановской, но самостоятельную систему представляет система офитов. Первый принцип по этой системе есть Дух, или Отец, который имеет в Себе Сына, или Слово, подобно миндальному дереву, которое заключает в себе свой плод и производит или открывает невидимого и неизреченного Сына. Это Божественное Слово, заключавшее в себе, в свою очередь, зародыш всех вещей, составляя сначала незаметную точку, развивается потом, как необъятное дерево в пространстве (14). Оно есть первообраз человека, небесный Адам дух, душа и тело вместе. Оно – первочеловек, перво-Адам. Из его семени произошел мир. Сын же с его є у о родил «второго человека, или сына (15),человеческого» равно как этот последний, в свою очередь, родил Духа Святого, как «мать живущих» (16). От соединения первого и второго человека с Духом Святым как матерней утробой произошли с одной стороны, совершенный Христос, который вознесся в небесную Церковь, с другой – несовершенная София (Αχαμωθ), которая ниспала в темный хаос вещества (υλη). Между тем Христос присылает ей луч света, и она мало-поГностические теории, или системы христианства, заключая в себе взаимное противоречие одна другой, представляют наглядное доказательство несостоятельности докетизма вообще и неотразимую потребность христианского сознания — признать в Иисусе Христе Богочеловека.

малу снова высвобождается из глубины хаоса. Только материя позволяет ей не дальше достигнуть, как до «середины». В этом состоянии слабости она рождает Ялдабаота, или Демиурга. По его приказанию ангелы создали человека. Ялдабаот вдохнул в него душу, испустил также искру света, и человек стал подобен первому человеку, как своему отцу, так что творение угрожает превзойти творца. Ялдабаот производит другого Сына в образе змия, сатану. В то же время он старается воспрепятствовать проблеску света в человеке, запрещая ему вкушать от древа познания. Между тем София при посредстве сатаны склоняет человека к преступлению заповеди. Ялдабаот изгоняет человека из планетного в земной мир, где объемлет его густая тьма, которой пользуется с одной стороны сатана, чтобы погрузить его в материю, с другой – Ялдабаот, чтобы выдать себя за истинного Бога. София удерживает и оживляет продолжающееся световое начало, возбуждая отдельные духовные натуры, стремящиеся к Церкви. На помощь ей снисходит Христос, ее брат и будущий συζηγος, соединяется с мессией Ялдабаота и возвещает спасительное для мира знание (γνώσις). Ялдабаот пригвождает за это мессию ко кресту; но Христос воскрешает его и сажает одесную Ялдабаота, чтобы у него, как и у его царства отнять мало-помалу

всякую световую материю. Обездушенный таким образом мир вместе со своим владыкой обращается в первобытный хаос. Иисус между тем вводит своих духовных (πνευπατιχους) в церковь (ἐκκλησὶα). София освобождается совершенно от уз материи и празднует свой вечный брак со Христом (17). Идея Богочеловека просвечивает и в этой системе, но она проходит через целый ряд метаморфоз и олицетворений, и притом на месте материального тела является новый эон, заменяющий собой человечество (тело) и служащий орудием для высшего эона.

В то время как Василид проповедовал в Александрии, соученик его, Сатурнин, возвещал столь же дуалистическое учение в Антиохии. По его представлению, из «неведомого Отца» (18) истекает царство светлых существ, равно как из сатаны – царство тьмы. Светлые ангелы вступают в борьбу с последним и через завоевание создают среднее царство мир. Искра (19) света падает в этот последний, но уходит, как скоро ангелы-мироправители (20) хотели удержать ее. В темном воспоминании они создали по образу ее человека. Но их произведение не могло вдруг подняться. Это опечалило «неведомого Отца», так как, по крайней мере, в основании того, почему они создали человека, лежит он сам. Божественная искра поэтому одушевляет свой образ, и светлый род созерцает небо. Но сатана скоро противопоставляет ему темный род; а также «владыки мира», из коих один становится богом иудейским, препятствуют возрастанию первого рода. Однако же «неведомый Отец» спасает его, когда, по его воле, ближайший к нему эон, Νους, принимает образ человека, чтобы открыть Отца». Учение Сатурнина смешалось впоследствии с докетическим учением Маркиона (21).

Долее держалось учение Тациана (22). В сочинении Лоуос προς Ελληνας он представляет материю ὕλη живым существом, состоящим под управлением сатаны. Из нее истекают «вещественные духи» (23). К этим духам принадлежит и душа, которая поэтому смертна. Но на этой смертной почве Бог насадил вечный зародыш жизни свой образ. Человек потерял его через падение и тем внес в мир смерть. Христос обновил в человеке этот образ и возвратил нетление (24). Это учение Тациан впоследствии еще больше развивает. Образователем мира он признает падшего эона (25). Противоположность между ветхим и новым Адамом он переносит и на оба завета и потому в своем ευαγγέλιον διὰ τεσσάρων устраняет все, что относится к происхождению Иисуса по плоти, тогда как в сочинении περί τοῦ κατά τὸν Σωτῆρα кαταρτισμού он представляет Иисуса идеалом проповеданного им воздержания (єукратєю). Такое противоречие, очевидно, против воли навязывается Тациану, пока он хочет остаться на исторической действительной почве; равно как противоречие в учении о самообразовании мира и образовании его эоном.

Лишь видоизменение лентинианского гносиса представляет гносис Вардесана. От сообщения «матери жизни» с Высшим Богом происходит Христос и Святой Дух, кои с другими эонами составляют плирому. Противоположное плироме начало (26) – материя (27). Падение Софии вносит в нее образование при посредстве Демиурга, и духовный элемент соединяется с вещественным. В человеке духовный элемент стремится к свободе, бессознательно сперва, пока Христос разрешает его. С небесной плотью, родившись только «через», а не «из» Марии, Христос явился на земле и открыл людям их истинное отечество - плирому и через это сообщил духу силу освободиться от материи, так что ни влияние натуры, ни дурные нравы и законы не могут ему повредить.

### Маркион и его школа

Маркион родился в язычестве. Христианство с такой силой охватило его при его обращении, что он не хотел допускать никакой связи между Ветхим Заветом и Новым, слишком строго понимая абсолютный характер последнего, и сообразно с этим воззрением хотел преобразовать веру христианскую путем уничтожения всего иудейского. Отлученный отцом своим (28) и не принятый в Риме (29), он пристал к Кердону (30), чтобы теоретически обосновать свое воззрение, и создал собственную систему (31).

Подобно всем другим гностикам Маркион допускал два начала (32): Бога доброго (33) и материю (34) с ее владыкой – диаволом, или лукавым (35). Но между материей и Богом у



Распятие Христово

Маркиона есть среднее начало (36) – праведный Демиург (37). Последний созидает человека. Но материя увлекает человека в грех; является язычество. Правда, Демиург отделяет себе народ, открывается ему Бог правды. Но одним законом материя не побеждается; грех господствует и во Израиле, и Демиург принужден, наконец, возвестить всеобщий суд, который должен совершить Мессия. Так как теперь угрожало осуждение большинству людей, то «благой Бог», остававшийся дотоле чуждым миру, любовью к людям вынужден Сам явиться в мире (38). На 15-м году царствования Тиверия Он внезапно явился в Капернауме. Тольпо-видимому, покрывало Его материальное тело, и то, что Он выдавал Себя за Мессию, есть только приспособление. Целью Его явления было открыть Себя и свое существо любовь. Он доставил прощение миру и вместе с прощением силу – побеждать грех. Не для живых только являлся Он, но, в то время как иудеи воображали, что распяли и умертвили Его, Он проповедовал Евангелие и умершим во аде. Кто вверяется этому благому Богу со свободной любовью и осуществляет свою любовь святой жизнью, тот по отрешении от материи получит блаженство Небесного Царства. Все другие подвергнутся Демиургу и его суду, который непогрешимо совершится в свое время.

Один из учеников Маркиона, Апеллес, уклонился от его учения и обратился к валентиановой системе. Тело Христово, по учению Апеллеса, по своей субстанции - не земное; оно составлено из планетных элементов. Сначала оно имело вид тончайшего эфира; но, нисходя из высших стран в низшие, оно сгущалось и наконец на земле обратилось в твердое тело (саго solida). С вознесением Иисуса Христа на небо оно постепенно разрушалось и наконец обратилось в чистый первобытный эфир. В пользу своего учения о пламенном теле Христа Апеллес указывает на явления ангелов, чем, очевидно, вочеловечение ставит в ряд с ангелоявлениями (39). Некото-



Вознесение Господне. Икона XX века

рые ученые думают, что Апеллес не отрицал существования тела Христова по вознесении на небо. Его тело в высших сферах лишь становится в равновесие с ними, так как оно не имело земной субстанции, то и лишиться ее не могло. Потому в учении Апеллеса видят шаг вперед в развитии гностического учения о человечестве Христовом: он старался, говорят, возвести человечество Христово на степень величественной истины, что, однако, ему не удается. Говоря проще, Апеллесу хотелось всячески освободить тело Христово от греховности, свойственной человеческой природе вообще. Но в этом стремлении он высказал лишь противоречие себе и своему началу, как это увидим в опровержении его учения Тертуллианом. Что тело Христово (человечеством его нельзя назвать в строгом смысле) не уничтожилось совершенно по вознесении Христа на небо, Апеллес, может быть, и допускал; но нет никакого основания думать, что оно остается в союзе со Христом и доселе,

по Апеллесу. Гораздо вероятнее, что, подобно ангелам, Христос, приняв на время телесную форму, сложил ее как ненужную по вознесении на небо. Как бы то ни было, во всяком случае тело Христово, чуждое человеческому по своей сущности, не достигает той цели, какой должно достигать, остается ли оно в союзе со Христом или нет.

(Начало и продолжение в 2019 №№ 11, 12; 2020 №№ 2, 3, 6, 9; 2021 № 1)

- (1) Так называет христианство Светоний in vita Neronis § 16. См. в Патрологии Филарета.
- (2) Baumgarten Crusius, Lehrbuch der Dogmen geschichte. В. 1. S. 131. «Гностики ввели в христианскую Церковь образование, литературу и искусство».
  - (3) Dorner. Doketismus S. 351–357.
  - (4) Hasse. B. 1. S. 52-54.
  - (5) Ρίζα τοῦ κακαῦ
- (6) Hasse B. 1. S. и д. Histoire des dogmes chretiens par M. Eugene Haag Par 1 p. 117–119.
- (7) Исидор х-х сын Василида. См. В. 1. S. 56.
- (8) Епифан по смерти почитаем был гностическим святым. Так же Histoire... par Eugene Haag. Par. 1 p. 127.

- (9) Hasse. B. 1. S. 56 и д. Gieseler, B. 1. S. 190. Neander, Th. 1. S. 89.
- (10) Родом египтянин, умер в 160 г. Он излагал свое учение в песнях, письмах и беседах; от него осталась еще книга πὶστις σοφὶα в коптском переводе.
- (11) Кєєюща означает неопределенную возможность всякого временного бытия или явления.
- (12) Мир, следовательно, состоит из соединения трех элементов: духовного, душевного и материального (πνευπατικός, Ψυχηκός и υληκός).
- (13) Hasse. B. 1. S. Neander. Th. 1. S. 92. Gieseler, Th. 1. S. 187–188. Baur, Gnosis... uber  $\pi\lambda\eta\rho\omega\mu\alpha$ . S. 157. Histoire des dogmes par Eugene Haag. Par. 1 p. 120.
  - (14) Philos. 117. 118.
- (15) Δεύτερος ἃνθρωπος, υἰὸς ὰνθρωπου
  - (16) Μήτηρ τῶν ζωντων
- (17) Hasse. B. 1. S. 57–63. Histoire des dogmes par Eugene Haag. Par. 1 d. 120. § 25.
  - (18) Πατηρ ἄγνωστος
  - (19) Σπινθήρ
  - (20) Κοσμοκρατορες
- (21) Hasse. B. 1. Gieseler, Th. 1. S. 191. Histoire des dogmes par Eugene Haag. Par. 1. p. 127, § 26.
- (22) Тациан ученик Иустина мученика, по смерти учителя возвратился на восток и там впал в гностицизм.
  - (23) Πνεύματα ὐληκὰ
  - (24) Άθαρσὶα
- (25) Слова «да будет свет» Тациан считал молитвой миротворящего эона к Верховному Богу из тьмы материи.
  - (26) Ρίζα
  - (27) Υλη
  - (28) Епископом Синопским.
- (29) Сюда удалился он с целью проповедовать свое учение.
  - (30) Родом из Антиохии.
  - (31) Между 150 и 160 гг., умер в 160 г.
  - (32) Αρχάς
  - (33) Θεός αγαθός
  - $(34) Y\lambda\eta$
  - (35) Πονηρός
  - (36) Μέση
  - (37) Δημιουργος δίκαιος
- (38) В этом пункте Маркионовой системы заключается большой шаг вперед: Бог Маркиона Бог любви; любовь побуждает Его снизойти к людям. Но здесь же противоречие Маркиона себе, на которое особенно указывает Тертуллиан.
- (39) Тертул. о плоти Хр. IV-VIII. Евс. V, 12. Епиф. Наег, 44.



Сватнтель Николай Мирликийский. Икона, XIX в.

